聖經中的比喻（02）巴蘭的詩歌和撒迦利亞的異象

舊約的「比喻」這個希伯來字，常常用來指「比喻性的句子」，這是希伯來詩歌的特徵。舊約聖經中，英文「比喻」這字（parable）至少共出現十幾次，其中有七次和巴蘭講的話有關，但中文和合本聖經都譯作「詩歌」。

巴蘭便題起詩歌說：巴勒引我出亞蘭，摩押王引我出東山，說：來啊，為我咒詛雅各；來啊，怒罵以色列。神沒有咒詛的，我焉能咒詛？耶和華沒有怒罵的，我焉能怒罵？我從高峰看他，從小山望他；這是獨居的民，不列在萬民中。誰能數點雅各的塵土？誰能計算以色列的四分之一？我願如義人之死而死，我願如義人之終而終。巴勒對巴蘭說：「你向我作的是甚麼事呢？我領你來咒詛我的仇敵，不料你竟為他們祝福。」他回答說；「耶和華傳給我的話，我能不謹慎傳說麼？」（民廿三7~12）

巴蘭比喻性的宣告或預言，每一次都用一個詞句開始，中文合和本聖經譯為「題起詩歌」，英文欽訂本聖經譯作：And he took up his parable（他講起他的比喻）。亞蘭的東山是巴蘭的故鄉，摩押王巴勒看見以色列人從埃及出來，遮滿遍地，與他對居，深受威脅，所以兩次派長老們拿著卦金去找巴蘭，請巴蘭來咒詛比他強盛的以色列民。巴勒對巴蘭說：「這民比我強盛，現在求你來為我咒詛他們，或者我能得勝，攻打他們，趕出此地。因為我知道，你為誰祝福，誰就得福；你咒詛誰，誰就受咒詛。」（民廿二6）沒想到巴蘭因著被神警告過，不敢逢迎巴勒，不敢咒詛以色列民，反而照神所吩咐的說：「這是獨居的民，不列在萬民中。誰能數點雅各的塵土？誰能計算以色列的四分之一？」（民廿三9~10）神看祂的以色列百姓是獨特的，是祂所寶愛的，祂定意祝福他們，使他們生養眾多，以致數都數不完，連數完四分之一的人口都很困難，難怪巴蘭說：「誰能數點雅各的塵土？」（民廿三10）意思是亞伯拉罕的後裔多得不可計算。亞伯拉罕獻以撒之後，神的使者對亞伯拉罕說：「你既行了這事，不留下你的兒子，就是你獨生的兒子，我便指著自己起誓說：『論福我必賜大福給你，論子孫我必叫你的子孫多起來，如同天上的星、海邊的沙。』」（創廿二16~17）因此「海邊的沙」和「天上的星」象徵以色列人──亞伯拉罕地上的後裔很多。我們這些以信為本的人也是亞伯拉罕的子孫，我們和有信心的亞伯拉罕一同得福，我們在神眼中也是獨居的民，不列在萬民之中。

正如先知那鴻所說的：「耶和華本為善，在患難的日子為人的保障，並且認得那些投靠祂的人。」（鴻一7）人的咒詛無法傷害投靠神的人，因耶穌基督在十字架上為我們受了咒詛，就贖出我們脫離一切咒詛，包括律法的咒詛、祖宗八代的咒詛等。神不打盹也不睡覺，晝夜看顧我們，藉著聖靈時刻澆灌我們，免得我們受傷損。巴蘭不敢違背神的心意，他要做遵守神吩咐的義人，所以他說：「我願如義人之死而死，我願如義人之終而終。」（民廿三10）即使巴勒不高興他所說的話要殺他，他寧可死在義中，也不敢屈從巴勒，所以他對巴勒說：「耶和華傳給我的話，我能不謹慎傳說麼？」（民廿三12）

巴蘭就題詩歌說：巴勒，你起來聽；西撥的兒子，你聽我言。神非人，必不致說謊，也非人子，必不致後悔。祂說話豈不照著行呢？祂發言豈不要成就呢？我奉命祝福，神也曾賜福，此事我不能翻轉。祂未見雅各中有罪孽，也未見以色列中有奸惡。耶和華他的神和他同在；有歡呼王的聲音在他們中間。神領他們出埃及，他們似乎有野牛之力。斷沒有法術可以害雅各，也沒有占卜可以害以色列。現在必有人論及雅各，就是論及以色列說：神為他行了何等的大事！這民起來彷彿母獅，挺身好像公獅，未曾喫野食，未曾喝被傷者之血，決不躺臥。巴勒對巴蘭說：「你一點不要咒詛他們，也不要為他們祝福。」巴蘭回答巴勒說：「我豈不是告訴你說，『凡耶和華所說的，我必須遵行』麼？」（民廿三18~26）

巴蘭就題起詩歌，這句話在英文欽訂本聖經譯作：And he took up his parable（他講起他的比喻）。巴蘭第二次為以色列人祝福，並沒有重複第一次所講的話，而是進一步提到神祝福以色列民的原因和所要做在他們身上的美事。神祝福以色列民的意向是堅定的，因神不說謊，不後悔，言出必行。神若咒詛以色列民，惟一的原因是他們有罪孽和奸惡。從選民的歷史可以看出，他們確實有罪孽，以色列人中也有奸惡，連以色列四周的外邦人看了也覺得驚訝。但神在舊約時代藉著選召、律法和獻祭潔淨祂的百姓，在新約時代藉著耶穌的寶血和救贖，使真以色列人成為聖潔，因此神的眼透過自己的恩典看著祂的百姓，「祂未見雅各中有罪孽，也未見以色列中有奸惡，耶和華他的神和他同在，有歡呼王的聲音在他們中間。」（民廿三21）罪會使人失去神的同在，順服神才能持守神的同在。

十七世紀在修道院廚房工作的勞倫斯弟兄，一直忠心地操練與神同在，他說：「我不在乎我作什麼或忍耐什麼，我只是不斷地聯於神的旨意，並且充滿了愛的靈，這是我惟一的事。」有一天有一個人問他用什麼方法培養與神同在的習慣。他以一貫的單純回答說：「從我開始踏上屬靈道路時，我認定神是我魂中一切心思和感情的目標。在公眾定時祈禱的時間裡，我竭力降服於神的真理，是藉著信心之光，而非默想或冗長的推理。藉著信心這捷徑，我得以認識並靠近這位溫柔的神，我決定永遠住在祂的同在裡，這位偉大而無限的神滲透我的全人。我的職責使我侷限一隅──廚房，但我與神同關鎖。我經常獨自一人，當我作完了所派定的工作，其餘的時間就用來禱告，工作之前或之後我都禱告。

「當我開始作一件事時，就用忠於神的信心對神說：我的神啊！既然你與我同在，又命定我用心作外面這些事，我祈求你給我恩典，繼續與你同在，使我能作得更好。主啊！求你悅納我的工作，與我同勞，佔有我全部的感情。總之，在日常的工作裡，我繼續與神親密交談，獻上我一切微薄的事奉，向祂支取恩典。當工作做完了，我就看看是否作得好，如果我發現作得好，就為此感謝神；如果作得不好，我就求祂原諒。因此我不會氣餒，只須矯正我的心思，再次轉向神，與神同在，好像我從未遊蕩離開祂一般。」

要持守神的同在，也要學會歡呼萬王之王在我們中間。「歡呼」在英文欽訂本聖經譯作shout。有時在工作中或生活中，你覺得裡面有點悶悶的，試試看開口呼喊「哈利路亞！」若覺得還是悶悶的，就開口唱靈歌或詩歌，敞開心門，讓萬王之王的榮光進入你裡面作王掌權。

在巴蘭的比喻宣告中，大自然也提供了一份貢獻。因為他說到以色列人，似乎有野牛之力，因萬王之王加力量給他們且護衛他們，因此法術和占卜都無法害以色列民，神為祂的百姓行了何等大的事。巴蘭還以母獅、公獅比喻以色列民，未曾吃野食，未曾喝被傷者之血，決不躺臥。獅子在躺臥前必須先吞吃獵物，換句話說，巴蘭預言以色列人必吞吃迦南人，滅盡迦南人後才安居迦南地。巴勒愈聽愈害怕，所以叫巴蘭不用咒詛他們，但也不要為他們祝福。

巴蘭見耶和華喜歡賜福與以色列，就不像前兩次去求法術，卻面向曠野。巴蘭舉目，看見以色列人照著支派居住，神的靈就臨到他身上。他便題起詩歌說：比珥的兒子巴蘭說，眼目閉住的人說，得聽神的言語，得見全能者的異象，眼目睜開而仆倒的人說：雅各啊，你的帳棚何等華美！以色列啊，你的帳幕何其華麗！如接連的山谷，如河旁的園子，如耶和華所栽的沉香樹，如水邊的香柏木。水要從他的桶裡流出；種子要撒在多水之處。他的王必超過亞甲；他的國必要振興。神領他出埃及，他似乎有野牛之力。他要吞喫敵國，折斷他們的骨頭，用箭射透他們。他蹲如公獅，臥如母獅，誰敢惹他？凡給你祝福的，願他蒙福；凡咒詛你的，願他受咒詛。（民廿四1~9）

巴蘭前二次是藉著法術接觸神，神把話傳給他，他所在之地只能看到以色列營的一部份。第三次他是在毘珥山頂上（參民廿三28），可以更全面的看到以色列營，因此他說：「雅各啊，你的帳棚何等華美！以色列啊，你的帳幕何其華麗！如接連的山谷，如河旁的園子，如耶和華所栽的沉香樹，如水邊的香柏木。」（民廿四5~6）他以河旁的園子、沉香樹、香柏木來形容神眼中的以色列營何等華美，令神賞心悅目。巴蘭發出第三次祝福時，他放棄法術，神的靈直接臨到他，他便題起詩歌（講起他的比喻）說：「這是比珥的兒子巴蘭的言詞：他的眼睛蒙開啟，耳朵得聽神的言語，見到全能者的異象，俯伏在地，眼睛卻睜開。」這是民數記廿四章3~4節的另一種譯詞。因著神的靈臨到巴蘭，巴蘭的心眼蒙開啟，真正明白神在以色列人身上的旨意。民數記廿四7節說：「水要從他的桶裡流出；種子要撒在多水之處。」這也是神在信靠耶穌的真以色列人身上的旨意，神要使聖靈活水從屬祂的子民裡面流出，神的道要像種子一樣撒在許多地方，為神結出美果。

民數記廿四章7節提到「亞甲」，亞甲是亞瑪力王，巴蘭說：「他的王必超過亞甲，他的國必要振興。」這是預言二百多年後掃羅王擊敗亞瑪力人，撒母耳殺死亞甲的事（參撒上十五章），也預言以色列這個國家在大衛王和所羅門王時代大大振興。就新約時代而言，亞甲預表人身上的肉體。耶穌基督在信靠祂的人裡面，設立不能震動的國，「凡屬基督耶穌的人，是已經把肉體，連肉體的邪情私慾同釘在十字架上了。」（加五24）因此在我們裡面的國必要振興，天國的王必超過亞甲，事實上祂已將亞甲放在十字架上處決了。我們接受與主同死的事實，在主死的形狀上與主聯合，也必在主復活的形狀上與主聯合。靠著主的恩典與救贖大工，我們可以得勝亞甲（得勝肉體）。我們天天追求聖靈充滿，靠著聖靈治死身體的惡行──亞甲。

巴蘭提到神藉著摩西帶領以色列人出埃及，使他們有野牛般的力量，要吞吃敵國，得勝迦南人，折斷他們的骨頭，用箭射透他們，要進佔迦南地。巴蘭又以公獅、母獅──百獸之王來比喻以色列民，他是在告訴巴勒別惹以色列民，如果他想咒詛以色列民，必自遭咒詛，若祝福以色列民，就必蒙福。巴勒很生氣，就叫巴蘭快回本地去吧！巴蘭在回家鄉前，又講起他的比喻，告訴巴勒以色列人日後要怎樣對待摩押人。

他就題起詩歌說：比珥的兒子巴蘭說：眼目閉住的人說，得聽神的言語，明白至高者的意旨，看見全能者的異象，眼目睜開而仆倒的人說：我看他卻不在現時；我望他卻不在近日。有星要出於雅各，有杖要興於以色列，必打破摩押的四角，毀壞擾亂之子。他必得以東為基業，又得仇敵之地西珥為產業，以色列必行事勇敢。有一位出於雅各的，必掌大權；他要除滅城中的餘民。巴蘭觀看亞瑪力，就題起詩歌說：亞瑪力原為諸國之首，但他終必沉淪。巴蘭觀看基尼人，就題起詩歌說：你的住處本是堅固；你的窩巢作在巖穴中。然而基尼必至衰微，直到亞述把你擄去。巴蘭又題起詩歌說：哀哉！神行這事，誰能得活？必有人乘船從基提界而來，苦害亞述，苦害希伯；他也必致沉淪。於是巴蘭起來回他本地去；巴勒也回去了。（民廿四15～25）

他（巴蘭）就題起詩歌，英文欽訂本聖經譯作：And he took up his parable，巴蘭講起他預言性的比喻：「我看他卻不在現時，我望他卻不在近日。」「他」可以指大衛王，也可以指屬天的大衛王耶穌基督。巴蘭說：「有星要出於雅各，有杖要興於以色列，必打破摩押的四角，毀壞擾亂之子。他必得以東為基業，又得仇敵之地西珥為產業。」三百年後的大衛王果真打敗摩押和以東，得著他們的地業。「星」用來比喻君王，而主耶穌是明亮的晨星（參啟廿二6）。「杖」代表君王的權柄，我們降服於耶穌這位萬王之王的權柄，就能分享祂的得勝。

巴蘭說：「有一位出於雅各的，必掌大權；他要除滅城中的餘民。」舊約時代以色列人在大衛的帶領之下行事勇敢，出於雅各的大衛掌權時，他要除滅敵國城中的餘民，因此在所羅門的時代四境平安，以色列人都在自己的葡萄樹下和無花果樹下安然居住。巴蘭還預言諸國之首亞瑪力必沉淪，這事在掃羅王時代就應驗了。巴蘭提到的「基尼人」是米甸的一族，在沙漠的巖洞居住，所以巴蘭說：「你的住處本是堅固，你的窩巢作在巖穴中，然而基尼必至衰微，直到亞述把你擄去。」巴蘭提到的「亞述」，不是後來擄去以色列民的亞述帝國，而是指迦南的一族──亞書利（參創廿五3）。

巴蘭又預言有人乘船從基提界而來，基提是塞浦路斯島上的一座城，此處指的是非利士人。他們在西元前一千二百年佔據埃及和迦南地沿岸的地土，苦害亞述（亞書利人）和希伯來人，後來也敗在大衛王手中，所以巴蘭預言：「他也必致沉淪。」雖然神藉巴蘭發出這麼多美妙的比喻和預言，但彼得說他是貪愛不義之工價的先知（參彼後二15），後來他顯然為了卦金，教巴勒如何藉摩押女子勾引以色列人行淫亂、拜偶像，陷以色列人於罪中，這樣神就無法祝福以色列人，反而降瘟疫於以色列人中。以色列人後來照神的吩咐去攻擊米甸人，殺了米甸的五王和所有的男丁，也殺了巴蘭（參民卅一8）。

一個人被神使用，並不表示這個人蒙神悅納。神可以藉貪婪的巴蘭說話，也可以藉巴蘭的驢子說話，神可以藉任何人說話。最要緊的是我們的心真實敬畏神、愛神，定意要順服神、討神喜悅，在大小事上都因著愛神而做，為神而做，與神同在，與神同活，與神同心同行。我們天天要進入裡面的隱密處與神靈交，常遵行神的吩咐，有隱藏的事奉。當主量給我們公開的事奉時，我們也不推託。我們要忠於日常的職責，在最平凡的生活中操練與神同在，在凡事上榮耀神，像主耶穌一樣。

在拿撒勒，主必須一早起來，整理工具，然後製作桌椅，或是磨削牛軛。主不是只做了兩三天，而是好些年。祂必須先做學徒，接受約瑟的教導，學習使用工具，勤加練習。作工時，祂的全身都需要用力，祂的工具需保持銳利，不是休閒的玩具。祂刨木頭的聲響，沒有音樂的曲調。父神對耶穌說：「我喜悅你」，不單是因為祂在這期間注重靈性生活：例如常常禱告、勤讀聖經、照著傳統去會堂作禮拜，這些都很重要。神喜悅耶穌工作的態度，看見耶穌盡心、盡力為神做一切。耶穌在木工店裡所做的成品，絕對不是充斥市面的「劣等貨」。

工作敷衍的人，若到會堂讚美神、禱告神，神會認為他言行不一致。父神對耶穌說：「我喜悅你」，因為耶穌的每一件工作，都彰顯神的榮耀。當農夫到耶穌的店裡去買牛軛，耶穌做的牛軛一定堅固牢靠，絕非低劣的製品。有的人喜歡在店裡買木製十架，而耶穌所做的每一件木製品，都重視細節，耶穌是前後一致的主。耶穌基督不只在十字架上順服且得勝，在祂的每個工作上，也是如此。耶穌的聖潔、榮耀與美麗，不僅彰顯在身懸十架的那一刻，而是在祂作木匠時，已是如此。

上帝的獨生子耶穌基督遵行上帝的旨意，使上帝的旨意行在地上如同行在天上，是從在店裡做木匠開始。父神對祂獨生愛子的喜悅，是從耶穌默默地在店裡鋸木頭開始，而非在約但河邊受洗或對眾人講道才開始。

多少先知指著祂預言，多少舊約經節指著祂歌頌，祂沒有張揚，沒有自表不凡，從年少時，甘為平凡的木匠，天天為神而活，要榮耀神，在大小事上順服神、服事神。祂是神所喜悅的愛子。

服事上帝不是為主做大事，而是做主要我做的事。事奉上帝，是照祂的旨意，而非憑己意。為主而活，是為主過每個平凡的日子。愛耶穌不是為主做困難的事，而是天天住在主裡面，住在愛裡面，祂如何，我們在這世上也如何。

從拿撒勒的木工店，到禱告的客西馬尼園，到釘十架的髑髏地，耶穌一路順服父神的旨意。拿撒勒的木工店是祂起始的得勝，捨命於十架是祂末了的得勝，耶穌得勝又得勝，是從作木匠開始。祂在十字架上說「成了」，與在店裡對顧客說「成了」，都一樣是在順服天父的旨意。耶穌的榜樣給我們一個清楚的教導，勞力工作是神聖的。屬上帝的子民若是聖潔，所做的工作就神聖，無聖俗之分。一位聖徒在店裡用心打造木具，與一個神職人員使用成品，在聖殿中服事上帝，是一樣地神聖。

如果有人告訴基督徒「工作是屬世的，沒有任何價值」、「只有在教會事奉才是榮耀」、「在商場做事就不可能榮耀神」、「整理家務是浪費體力的事」等，這種教導離主太遠。我們必須在平凡的生活中，在工作岡位上學習與神同行，在每日例行的小事上忠心且榮神益人，像耶穌在拿撒勒的木工店一樣。

有位姐妹將自己奉獻給主，完全交出自己，並求主在她裡面動工，使她立志行主所喜悅的事。主就立刻藉著祂的靈在她心裡說話，叫她做一些服事主的小事。有時主使她對自己生命中的某些習慣感覺不安，或指出她的自私和不像耶穌的地方，並指示她要如何更新，由於她認得主的聲音，對於主向她要求的每一件事，一確知是主的旨意，她就立刻順服。迅速的順服使她的靈性迅速地進步，她一天比一天更像基督的模樣。她的生活很快地在周圍的人中成為一個好見證，甚至有些反對或不信的人，也都不得不承認那是神的作為而深受感動。她進步得非常快，不久之後，主就向她那渴慕的心啟示祂愛的奧秘，並將使徒行傳一章5節那奇妙的應許成就在她身上，叫她受聖靈的浸，使她浸泡在聖靈裡，成為合神心意的人，成為神所喜悅的人。

雖然巴蘭是個不純淨的先知，但舊約時代有純淨的真先知，他們所作的夢、所看見的異象，都是出於神的，也可算是一種比喻，因舊約希伯來文「比喻」一詞的基本意義是「像」、「類似」，其涵蓋範圍很廣，包括圖畫性和提示性的語法、異夢和異象。因此先知撒迦利亞所看見的異象，也是一種比喻。

大利烏第二年十一月，就是細罷特月二十四日，耶和華的話臨到易多的孫子、比利家的兒子先知撒迦利亞，說：「我夜間觀看，見一人騎著紅馬，站在窪地番石榴樹中間。在他身後又有紅馬、黃馬，和白馬。」我對與我說話的天使說：「主啊，這是什麼意思？」他說：「我要指示你這是什麼意思。」那站在番石榴樹中間的人說：「這是奉耶和華差遣在遍地走來走去的。」那些騎馬的對站在番石榴樹中間耶和華的使者說：「我們已在遍地走來走去，見全地都安息平靜。」《亞一7~11》

先知撒迦利亞可能常常在長著番石榴的一處窪地禱告。有一天撒迦利亞在夜間與神相交時，看見一個人騎著紅馬，這個人是耶和華的使者，是神的代表，站在窪地的番石榴樹中間。窪地乃低窪地帶，有水澤、水泉，有利於植物的生長。番石榴樹高僅8呎以下，樹葉常青，開很香的小白花。番石榴樹生長於低地，這窪地可能在聖殿附近，象徵以色列民族雖然地位低下，卻仍有馨香的見證，像番石榴樹的小白花。

神的使者身後有三位傳信息的使者，坐在紅馬、黃馬和白馬上，奉神差遣在遍地走來走去。三匹馬遊走遍地的比喻，是表明神在遍地掌權。神的選民雖受外邦壓制，但神仍然愛他們，差遣使者看守他們、保護他們。神為著選民的緣故，使全地安息平靜，波斯帝國呈現太平景象，不但釋放神的選民回去耶路撒冷重建聖殿、聖城，而且讓他們帶回聖殿的金銀器皿和許多金銀禮物。

所有信靠耶穌的人都是神寶貴的子民，我們等候神，向神降服，神會使我們裡面安息平靜。蓋恩夫人說：「人的意志必須安息下來，恢復到最初被造時的安息與純潔，才能真正經歷到與神合一。」先知以賽亞說：「得救在乎歸回安息，得力在乎平靜安穩。」（賽卅15）我們轉向神，等候神，眼目定注於神，信靠神，裡面就會有安息和平靜。

那與我說話的天使又來叫醒我，好像人睡覺被喚醒一樣。他問我說：「你看見了什麼？」我說：「我看見了一個純金的燈臺，頂上有盞燈，燈臺上有七盞燈，每盞有七個管子。旁邊有兩棵橄欖樹，一棵在燈盞的右邊，一棵在燈盞的左邊。」我問與我說話的天使說：「主啊，這是什麼意思？」與我說話的天使回答我說：「你不知道這是什麼意思嗎？」我說：「主啊，我不知道。」他對我說：「這是耶和華指示所羅巴伯的。萬軍之耶和華說：不是倚靠勢力，不是倚靠才能，乃是倚靠我的靈方能成事。大山哪，你算什麼呢？在所羅巴伯面前，你必成為平地。他必搬出一塊石頭，安在殿頂上。人且大聲歡呼說：『願恩惠恩惠歸與這殿！』」耶和華的話又臨到我說：「所羅巴伯的手立了這殿的根基，他的手也必完成這工，你就知道萬軍之耶和華差遣我到你們這裡來了。誰藐視這日的事為小呢？這七眼乃是耶和華的眼睛，遍察全地，見所羅巴伯手拿線鉈就歡喜。」我又問天使說：「這燈臺左右的兩棵橄欖樹是什麼意思？」我二次問他說：「這兩根橄欖枝在兩個流出金色油的金嘴旁邊是什麼意思？」他對我說：「你不知道這是什麼意思嗎？」我說：「主啊，我不知道。」他說：「這是兩個受膏者站在普天下主的旁邊。」《亞四1~14》

天使叫醒撒迦利亞，指給他看一個金燈臺，旁邊有兩棵橄欖樹，撒迦利亞書四章14節說「這是兩個受膏者」，是被橄欖油膏過的器皿，指省長所羅巴伯和大祭司約書亞，他們是「受膏者」，原文作「新油之子」。新油是剛從橄欖榨出來的油，作為奉獻用途，橄欖油預表聖靈。神要撒迦利亞藉著他所看見的，指示所羅巴伯說：「不是倚靠勢力，不是倚靠才能，乃是倚靠耶和華的靈方能成事。」所羅巴伯帶領神的百姓建造聖殿，遇見許多艱難，如果他注重禱告，得著聖靈的膏油，必能靠著耶和華的靈完成建殿的工作。金燈臺代表神的見證，金燈臺有管子盛著燈芯，燈油直接由橄欖樹的果子滴出，經金嘴輸送到燈盞（貯存油的器皿），然後流到管子的燈芯處，用以點燈、發光。神百姓必須過真實禱告的生活，不斷從神領受聖靈的膏油，才會有能力在地上為主發光、為主作見證，述說神的恩典，本身成為神的金燈台。

慕迪是近代主在美國所興起的一位特出的工人。慕迪來自麻州諾斯菲爾德（Northfield, Massachusetts），1837年2月5日出生於一個貧窮的家庭。四歲時父親突然過世，債主拿走他家裡所有的東西去抵債。他在九個孩子中排行第六，從小在田裡工作，幫助家庭經濟。十七歲那年他離開波士頓找工作，卻一直沒有著落，直到他的舅舅撒母耳．荷頓（Samuel Holton）好不容易讓他到自己的鞋店工作。舅舅對慕迪唯一的要求是他要到附近的公理宗教會聚會。短短三個月間，慕迪成為店裡業績最好的銷售員。1855年4月21日，慕迪的主日學校長愛德華．金柏（Edward Kimball）到店裡來探訪他，和他分享耶穌的愛。那一天慕迪降服下來，決志信耶穌。多年後，慕迪有機會報答金柏的恩惠，帶領金柏十七歲的兒子信主。

後來慕迪搬到芝加哥，在那裡銷售鞋子也很成功。1858年，慕迪白天仍繼續工作。但他開辦了北市商場主日學校（North Market Hall Sabbath School），傳福音給街上的孩子。他也在芝加哥的基督教青年會開辦主日學課程，傳福音給未得救者和貧窮的青年。慕迪面對工作和服事都很認真、很忠心、有恆心。慕迪和一位主日學老師去探訪他班上所有的婦女，結果所有的婦女都信主了。神作工在慕迪心中，使他覺得作生意了無趣味，他決定全職事奉。

慕迪沒有受過高深的教育，他信主後，一步一步蒙主開啟，終於被主重用，成為一個傳道大有能力的人。有人說他的一隻手握住了歐洲，另一隻手握住了美洲，他把二洲拉向神。那麼到底他的能力從何而來呢？有人特別為此去訪問他，後來這人說：「我與慕迪接觸時，看這個人實在是一無所有；假使他身上有能力，這能力絕不是他自己原有的，乃是主賜給他的。」

慕迪的學問很有限，有時他講道連文法也講錯了。有一次他很想用科學證道，就求主說：「我讀書不多，不懂科學，我怕講錯，求主幫助。」主卻回答說：「你不要講科學，你講我就好了。」雖然他的條件差，但據估計他一生帶領一百萬人來信主。究竟他這麼大的能力是從那裡來的呢？乃是來自他渴慕聖靈充滿、渴慕聖靈的膏油。

有一次他講道完，有兩個老姐妹走過來要和他談話，這兩個老姐妹每當他講道時，總是坐在最前排，閉起眼睛來替他禱告。她們來告訴他：「我們常常替你禱告。」慕迪說：「為什麼你們單單替我禱告，而不替會眾禱告呢？」她們說：「因為你這個人需要聖靈的能力，需要聖靈的充滿。」他聽了一時很不服氣，就說：「我在芝加哥的禮拜堂豈不是最大的嗎？聽道的人豈不是最多的嗎？信主悔改的人豈在少數嗎？」但這兩個姐妹仍然對他說：「你還需要聖靈的膏油在你身上作一次特別厲害的工作。」他與這兩個姐妹交通之後，向自己那自滿的肉體死，心裡生出強烈的渴慕，渴慕得著聖靈充滿，從此他就一直追求聖靈充滿。

1871年10月8日芝加哥發生大火，他的禮拜堂也被燒掉了，這對他是個非常大的打擊。後來他轉到紐約去，仍然一直渴慕聖靈充滿。有一天他在紐約路上行走的時候，聖靈的膏油厚厚地傾倒在他身上。那時候他覺得聖靈的能力覆庇他，整個人好像觸電一樣，主的愛向他顯明，主的能力一直震動他。他趕快跑到朋友家裡去，借用一個房間，立即跪下禱告，聖靈的大能一直震動他，後來他求主說：「主啊！求你停止，我受不住聖靈這麼大的能力。」聖靈這麼大的能力就是要製作慕迪，使他成為合神心意的人。這聖靈充滿是從那裡來的呢？顯然是從他的渴慕而來。這次經歷後，儘管慕迪講道的內容和以前一樣，但人們的反應卻大不相同，不再只是偶爾看見一兩個人決志，而是成千上萬的人決志信主。

讓我們渴慕耶穌，每天花時間與耶穌交通，求主的靈充滿我們、膏抹我們、引導我們。何大衛（David Diga Hernandez）牧師說：「只有聖靈知道從哪條路可走到神同在最深之處，如果你夠安靜，就會聽到祂以溫柔的聲音一路引領你。」聖靈會在日常的生活和工作中引導我們，也會在傳福音和各樣的事奉上引導我們，只要我們謙卑地安靜等候神。我們永遠可以期待更多、更多地被聖靈充滿。我們花時間等候神、追求神，所成就的往往比我們東奔西跑所成就的更多。

神藉著聖靈模塑我們成為合神心意的人，祂也會藉著聖靈引導我們在對的時間，走進對的地方，遇見神所量給我們的人，對他說合適的話。我們做完神所交待的事，就回到裡面親近神、仰望神、注視神、傾聽神，與神緊緊地連結。何大衛牧師說：「神彰顯祂同在的那一刻，沒有任何經歷可以比得上。你能跟一個生來耳聾的人解釋什麼叫聽見嗎？你能跟一個天生盲眼的人描述什麼是顏色嗎？照樣神的臨在感也不是任何言語可以形容的。」聖靈充滿就是要帶給我們神的同在，聖靈也要指教我們像以諾一樣，在生兒養女的平凡生活中，日日與神同行，在被神接去以先，能得著神喜悅我們的明證。（參來十一5）

我們每天要學習順著聖靈而行，包括靈、魂、體的整個生命，都要不斷地倚靠聖靈。我們已經靠著聖靈得生，我們的生命因聖靈的觸摸而甦醒，每天我們要體貼聖靈。我們要不斷地與祂相交，不斷地仰賴祂的力量，有如初生嬰孩從他母親的胸懷不斷地汲取生命，仰賴母親而活。

我們要信靠聖靈，每當遇到緊急情況時要倚靠祂。我們要認定祂早已為我們承擔一切，祂正等候我們為每一個需要求助於祂，而祂也會向我們證明，祂的能力確實能夠毫無差誤地化解每一場危機。

順著聖靈而行，會使我們確實而完全地脫離罪惡，聖靈的大能會驅逐邪惡，讓它無法駐足。我們順著聖靈而行，就不會放縱肉體的情慾了。我們不再只是抵擋邪惡而苦苦防守，我們反倒是單單注視神的榮耀，而將邪惡排除在我們的思想和生活之外。我們從聖靈支取能力，就能夠全守神的命令，遵行神的旨意。我們學習放下自己內心的衝動和想望，安靜仰望神，謙卑地仰賴聖靈的引導，我們就能知道神的道路。「祂必按公平引領謙卑人，將祂的道教訓他們。」（詩廿五9）因此，順著聖靈而行的人是個聽從的人，天天在主的門口仰望，渴望知道祂的命令；只要聽明白祂的聲音，就必定遵行。與神同行，會為我們的一生帶來沉穩的平安和持久的喜樂。我們不會任由衝動和環境使喚，而是按照神的命定和秩序向前邁進，直到完成神為我們生命所定的全部旨意。讓我們存順服的心、渴慕的心和單純的信心向神求聖靈的膏油，也謙卑地學習體貼聖靈、順著聖靈而行，好成為合神心意且滿有聖靈的人。　　　　　　　　　　　　（**共10,612字）**