得勝凱歌（01）屬靈爭戰

日、月、星辰要顯出異兆，地上的邦國也有困苦；因海中波浪的響聲，就慌慌不定。天勢都要震動，人想起那將要臨到世界的事，就都嚇得魂不附體。那時，他們要看見人子有能力，有大榮耀駕雲降臨。一有這些事，你們就當挺身昂首，因為你們得贖的日子近了。（路廿一25~28）

在人子耶穌有能力、有大榮耀、駕雲降臨之前，會有困苦、災難、試煉臨到全地，因此人聽見波浪響聲或有什麼風吹草動，人心就慌慌不定。人看見天勢震動，想到將會有可怕的事臨到，就都嚇得魂不附體。但基督徒的正確反應是挺身昂首，繼續追求主並遵行主的道，直到靈魂體得贖的日子來到。魔鬼期待基督徒遇見災禍、試煉，對主心生冷漠，不再火熱地追求主、順服主，對主失去起初的愛、起初的順服。因此，這是一場真實的屬靈爭戰。我們主要爭戰的對象是罪惡、世界、肉體情慾。

當我們與罪惡妥協，就失去與主的親密關係，當主再來時，無法挺身昂首，十分羞愧。當我們心繫世界時，就無法全心愛主、專心追求主。當我們體貼肉體時，就無法順服聖靈的引導。保羅說：「情慾的事都是顯而易見的，就如姦淫、污穢、邪蕩、拜偶像、邪術、仇恨、爭競、忌恨、惱怒、結黨、紛爭、異端、嫉妒、醉酒、荒宴等類。」（加五19~21）我們必須天天追求聖靈充滿，靠著聖靈治死肉體情慾。賜生命聖靈的律在基督耶穌裡釋放了我們，使我們脫離罪和死的律。我們並不欠肉體的債，不需順從肉體活著。凡屬基督耶穌的人，是已經把肉體，連肉體的邪情私慾同釘在十字架上了。我們天天從主領受從上頭來的能力，降服於聖靈的能力，順著聖靈而行，就可以得勝肉體情慾。我們天天憑信住在主裡面，與主緊緊連結，就可以過不犯罪的生活。我們時常親近主，享受主奇妙的愛情，領受主榮耀的同在，我們的心靈有完全的滿足，就可以得勝世界的靈。

這比喻乃是這樣：種子就是神的道。那些在路旁的，就是人聽了道，隨後魔鬼來，從他們心裡把道奪去，恐怕他們信了得救。那些在磐石上的，就是人聽道，歡喜領受，但心中沒有根，不過暫時相信，及至遇見試煉就退後了。那落在荊棘裡的，就是人聽了道，走開以後，被今生的思慮、錢財、宴樂擠住了，便結不出成熟的子粒來。那落在好土裡的，就是人聽了道，持守在誠實善良的心裡，並且忍耐着結實。（路八11~15）

魔鬼想辦法要將神的道從人的心中奪去，或者期待人因著遇見試煉，不再遵行神的道。人也會因著不專心追求主，被今生的思慮攪擾、被錢財、宴樂迷惑，就離主和主的道愈來愈遠。真實的得勝者乃是用誠實善良的心領受並持守神的道，忍耐著遵行神的道，結出一百倍、六十倍、卅倍的果實。我們要持守我們所領受的神的道，繼續遵守主的命令，例如：常常喜樂，我們天天學習常常喜樂，會發現這是一場屬靈爭戰。非洲之父李文斯頓，在他的妻子瑪麗去世後，有一段沮喪的時期，他寫道：「我願意再往前去，但是我舉頭望著遙遠的地平線，前面只是一片幽暗。」這時，李文斯頓的岳母寫信來：「人生的每一場風暴總是帶著上帝的恩典，我的孩子瑪麗經過許多的風暴，但是她一直在上帝的恩典中。她嫁給一個可靠的丈夫，她在丈夫的懷裡呼出了最後一口氣。現在，我所親愛的李文斯頓，為著非洲的苦難大地，為著非洲人生命的真光，為著瑪麗最後的勸勉，再向非洲邁進吧！前面還有一大片未知的曠野，一大批從未聽過福音的人。每一次的服事，每一次的傳講都是新的，願那愛我們的父神，安慰你的憂傷。」於是李文斯頓把下垂的手、發酸的腿挺起來，仰望為他的信心創始成終的耶穌，再次往前去，為神打得勝的美仗！

我今日所吩咐的一切誡命，你們要謹守遵行，好叫你們存活，人數增多，且進去得耶和華向你們列祖起誓應許的那地。你也要記念耶和華你的神在曠野引導你這四十年，是要苦煉你，試驗你，要知道你心內如何，肯守祂的誡命不肯。祂苦煉你，任你飢餓，將你和你列祖所不認識的嗎哪賜給你吃，使你知道，人活着不是單靠食物，乃是靠耶和華口裡所出的一切話。（申八1~3）

以色列人在曠野四十年受試煉，神藉著日常的需要測試人，看人是否願意遵守神的命令。神對摩西說：「我要將糧食從天降給你們，百姓可以出去，每天收每天的分，我好試驗他們遵不遵我的法度。」（出十六4）神期待以色列人明白人活著不是單靠食物，乃是靠耶和華口裡所出的一切話，他們必須遵守神的法度，每天拾取每天所吃份量的嗎哪，第六天拾取雙倍，第七天安息，不出去拾嗎哪。主耶穌在曠野禁食四十晝夜，肚子很餓，魔鬼試探祂，要祂把石頭變成食物，但主回答說：「經上記著說：人活著不是單靠食物，乃是靠神口裡所出的一切話。」（太四4）對主而言，活在地上就是要倚靠神的話、遵行神的話。若父神要主耶穌把石頭變成食物，祂就要變；但若這樣做不是父神的旨意，祂就不這麼做，寧可餓肚子。主在約翰福音四章34節說：「我的食物就是遵行差我來者的旨意，做成祂的工。」主對門徒說：「我從天上降下來，不是要按自己的意思行，乃是要按那差我來者的意思行。．．．叫人活着的乃是靈，肉體是無益的。我對你們所說的話就是靈，就是生命。」（約六38、63）基督徒天天遵行主的話、遵守主的命令，才真正活著，活在靈裡，走在生命的道上。人若不遵行神的旨意，活著不過是行屍走肉而已。

有個姐妹叫鍾瑩瑩，她因著遵行主的話，在歐洲國際大展上大放異彩，讓她從一個默默無名的台灣姑娘，在國際上獲得「錦鯉女王」的封號。她在養錦鯉，有機會就出國參展。有一次她出國參展，開幕前，她發現靠近走道有一桶魚被人毒死。當下，她請工讀生把死魚撈起來，把水全部換新，照常穿著旗袍，微笑地泡茶並接待客戶。沒想到，那一次參展讓她一口氣接下許多訂單，並沒有因為魚被毒死，而受到任何影響。

展會結束後，理事長及保全公司急忙找她商討後續理賠事宜，鍾瑩瑩卻說：「我沒有損失，所以不用賠！」這個出乎意料的回應，讓理事長相當驚訝，並允諾往後若她繼續參展，願意無償提供倉庫及人力的協助。鍾瑩瑩說：「當選擇權在自己手中的時候，身為基督徒，要有智慧地做出『利人利己』的選擇！」她很清楚神的命令是要饒恕、不計算人的惡、凡事包容、凡事相信、凡事盼望、凡事忍耐、凡事謝恩。因著她遵守主的命令，神大大祝福她的事業。

我還有末了的話：你們要靠着主，倚賴祂的大能大力作剛強的人。要穿戴神所賜的全副軍裝，就能抵擋魔鬼的詭計。因我們並不是與屬血氣的爭戰，乃是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的，以及天空屬靈氣的惡魔爭戰。所以，要拿起神所賜的全副軍裝，好在磨難的日子抵擋仇敵，並且成就了一切，還能站立得住。所以要站穩了，用真理當作帶子束腰，用公義當作護心鏡遮胸，又用平安的福音當作預備走路的鞋穿在腳上。此外，又拿着信德當作籐牌，可以滅盡那惡者一切的火箭；並戴上救恩的頭盔，拿着聖靈的寶劍，就是神的道。（弗六10~17）

在這末後的日子，我們正面臨著屬靈大爭戰，神要我們靠著主，倚賴主的大能大力剛強得勝。撒母耳記上十四章6節掃羅的兒子約拿單說：「耶和華使人得勝，不在乎人多人少。」約拿單和拿兵器的人，靠著神擊敗20個敵人，使非利士軍隊潰散，四圍亂竄。大衛迎戰巨人歌利亞時，說：「耶和華使人得勝，不是用刀用槍，因為爭戰的勝敗全在乎耶和華。祂必將你們交在我們手裡。」（撒上十七47）果然神使大衛戰勝歌利亞和非利士人。大衛和約拿單都懂得倚靠神。

當亞比雅在耶路撒冷作猶大王時，常與北國以色列王耶羅波安爭戰。有一次耶羅波安在猶大人後頭設伏兵，前後夾擊猶大人。猶大人就吶喊，呼求耶和華，祭司也吹號，神使耶羅波安和以色列人，敗在亞比雅與猶大人面前。歷代志下十三章18節說：「以色列人被制伏了，猶大人得勝，是因倚靠耶和華他們列祖的神。」今天我們並不是與屬血氣的爭戰，乃是與那些執政的、掌權的、管轄這幽暗世界的，以及天空屬靈氣的惡魔爭戰。我們不能靠自己爭戰，必須靠著主，倚賴主的大能大力，作基督的精兵，並穿戴好全副軍裝。保羅寫以弗所書時，身分是囚犯，每日大概要和一個羅馬兵丁鎖在一起，他看見身旁的羅馬精兵，想到基督精兵如何才能在邪惡的世代抵擋仇敵的詭計，堅定不移地堅守陣地。我們的爭戰是一種守住，知道主已得勝，我們不失去與主連結的得勝地位；主已成全救恩，我們不要被引動離開救恩的範疇。

全副軍裝著重在堅固自己，在神恩惠的道上得著建造，因此保羅提到首先要用真理當做帶子束腰。這帶子用來緊束羅馬兵丁的外套，上面掛著他的劍。緊束腰帶，兵丁才能行動自由。主耶穌說：「你們必曉得真理，真理必叫你們得以自由。」腰帶使羅馬兵丁在行動上自由，真理也使基督精兵自由而行，行在真理中，自由地面對自己、面對鄰舍、面對神。

基督徒無論是在休閒娛樂、工作、讀書、聚會、服事時，都以真理的帶子束腰，按著真理行，常常感謝父神。在每次用餐之前都感謝神的恩典，那是好的，但不應僅此而已。保羅也要我們凡事謝恩，為所作的每一件事情、每份努力感謝神，並為榮耀神而行，凡事為主而做，在世上代表主說話行事，行在真理中。

保羅提到用公義當護心鏡遮胸。護心鏡是要保護心臟，免得劍刺入心臟部位。魔鬼喜歡攻心，讓基督徒心神不寧、心裡下沉、心碎、在心裡自我控告、在心裡論斷別人、心裡憂悶煩躁、無心聚會、無心遵行神的旨意等等。基督徒要明白基督是公義的，卻在十架上代替我們這些不義的人受刑罰，擔當我們心裡的罪惡、憂悶、煩躁、氣餒等負面情緒，也擔當我們的傷心事和不安的事。我們要接受耶穌的義作我們的義，不要再自我控告。神使基督成為我們的智慧、公義、聖潔、救贖。我們站在因信稱義的地位上，在聚會中可以自由地讚美敬拜神，在生活中可以自由地遵行神的旨意。

基督精兵腳上要穿鞋，軍人穿好鞋是準備出發。基督徒穿上福音鞋，隨走隨傳主寶貴的救恩，要把福音傳給沒有聽見過的人。有位牧師去墨西哥佈道，他在靈裡看見一個異象：有一道明亮的光從天空照耀下來，照在那天晚上開佈道會的大禮堂之上。主對牧師說：「這是我即將在今晚彰顯的榮耀。」當天晚上，牧師和舉辦聚會的同工興奮地開車前往會場。為了這次的佈道，籌備同工們花了很多工夫預備。在聚會開始的前十五分鐘，牧師看見一位滿面怒氣的人，身旁跟著兩個武裝保鑣，走向同工，用西班牙語向同工說了一些話。牧師看他的樣子，口氣不是很好。接著同工便走過來對牧師說：「你今天晚上不能講道了。」牧師說：「為什麼呢？」同工說：「那個人是個政府高官。有條法律規定：惟有墨西哥公民才能在墨西哥傳福音。這條法律幾乎從未真正被執行過，但是這個人卻堅持要我們遵從。如果我們不遵從，很可能會惹禍上身。事實上，他想即刻和你說話。」

牧師立刻想到大祭司和公會的人，他們告訴彼得和約翰不可再傳福音時，使徒們並沒有遵從，因為那違背了神的話。所以牧師說：「這個人若是想要阻止神今天下午在禱告中告訴我所要發生的事，那是不可能的！不用怕，他一離開，我就上台。」同工說：「可是，這個人可以為我們教會製造許多麻煩，所以我想我們最好聽他的話。」於是他們一起走向那位政府官員。那人瞪著牧師，並且粗暴地問說：「你會說西班牙話嗎？」牧師回答說：「不會，長官。」接著他便說：「我有一件事要告訴你，你只可以和這些人講一些和旅遊相關的事。」然後他就轉身，用西班牙話很嚴厲地對同工說了一些話。從頭到尾，那兩位配槍的保鑣都以威嚇的眼光盯著他們。這位政府官員一警告完，就和保鑣們離開了。牧師隨即走出大禮堂，找個地方禱告。

牧師用方言禱告一段時間後，神的平安充滿他的心。牧師又繼續禱告了十五分鐘左右，突然間，有個意念在他心中浮現：「把聖經放在一邊，向人們傳講那位曾經造訪墨西哥的最偉大遊客。」牧師立刻雀躍不已，呼喊說：「這就對了！這就是開場白！」在那晚的佈道會，牧師一上台就說：「各位，有位政府官員告訴我，我只能對你們講一些和旅遊相關的事，所以現在我要告訴你們，那位曾經造訪墨西哥的最偉大遊客──耶穌。」

基督徒都興奮地歡呼起來。接下來六十分鐘，牧師就傳講神的話語。牧師講道結束時，呼召那些願意獻上自己的生命，讓耶穌成為他們的主的人到前面來。許多人來到前面，牧師帶他們作決志禱告，然後請他們隨著同工一起去，同工會再進一步服事他們。當他們離開講台時，牧師看見一個瘸腿的人，接著便聽見聖靈在心中對他說：「他是我要醫治的第一個人，叫住他，並且立刻為他禱告。」牧師就照著聖靈的話做，為他禱告完後，說：「先生，現在請你放下拐杖。」這人看著牧師，像是在說：我辦不到啊！然而在牧師進一步的催促之下，他終於照做了。牧師握著他的手，兩人一起行走。起先他只是慢慢走，然後愈走愈快，直到最後他們倆一起跑。全場都興奮得不得了！大家開始從四方蜂擁過來，講台上頓時擠了數百人，許多人都被聖靈的大能醫治。

事後，牧師才知道當晚那位政府官員派了兩個祕密偵探到會場，若發現牧師講道，就逮捕牧師。這二個偵探看見這麼多人得醫治，也走到前面，請牧師為他們禱告，結果他們兩人當晚都得救了！基督精兵穿上平安的福音鞋，到處宣講福音，主和他們同工，用神蹟隨著，證實所傳的道。

軍裝包含「籐牌」。保羅在這裡所用的字，並非指比較小的圓形籐牌，乃是指重武裝的戰士所帶的長橢圓形的大籐牌。在古代的戰爭中，最危險的武器之一就是火箭。箭頭上有麻屑浸在松脂裡。打仗時，把箭頭點燃，然後射出。這種長橢圓形的大籐牌，是由兩部分木材，膠在一起製成。當火箭射向籐牌，火箭穿入木製籐牌，火便熄滅。這籐牌是信心的籐牌，信德能夠擋住試探的火箭。在保羅看來，有信德的人完全信靠基督，讓基督掌管口舌，說出信心的話，舉起信心的籐牌，用意志去相信，就能抵擋魔鬼所射的感覺火箭。

有個渴望在靈裡更進深的年輕基督徒，發現自己經常有種感覺，覺得自己是一個神所討厭的人。後來有人將用意志相信的祕訣告訴他：「只要運用意志相信，神的話說：『你們既是神的選民，聖潔蒙愛的人。』（西三12）心裡相信，只裡承認，口中說：『我相信我是神的選民，我是聖潔蒙愛的人。』一直這樣說，定意這樣相信，用意志相信神和神的話，便可以不管感覺如何了，因感覺和情緒終歸是會依順意志的。」「什麼？」他說：「你是說在我感覺神討厭我時，我能這樣簡單地相信嗎？這種相信能成為真實嗎？」他所得到的回答是：「沒錯，因為真宗教是寓於意志中。意志向神降服，立定心志相信神和神的話，感覺會逐漸跟上去。所以你的責任只是把你的意志交給神全權支配，立志相信神自己所說的話，一點也不理會自己的感覺。對於有這種信心的人，神遲早必要向他顯現。」

這個青年沈思了一會兒，嚴肅地說：「我明白了，我要照你說的話去實行。我不能控制我的感覺，但我卻能控制我的意志。我願意把意志交給神，定意相信神和神的話。」從那時起，這個青年便不顧他的情緒和感覺如何叫囂，怎樣不住地說他是神所討厭的壞傢伙，他始終堅持用意志相信神的話，用意志舉起信心的籐牌，就滅盡惡者所射的一切感覺火箭。

軍裝上有救恩的頭盔。救恩是神在基督裡賜給我們靈魂體全備的救恩，救我們脫離不信的思想、懷疑的思想、負面的思想，賜給我們信心的思想、正面的思想。德國的納粹曾將猶太人關在一個密閉的空間裡，並且一一跟他們說明釋放的毒氣，將會如何使人體產生口吐白沫、神經麻痺等種種非常痛苦的現象，直到氣絕身亡。說完就立刻釋放毒氣，但實際上根本沒有輸送毒氣，而是輸送對人體無害的一般水氣到禁閉室裡。過了三十分鐘，再次將鐵門打開。意外的是，這些猶太人居然都死了。一般人以為他們是被嚇死的；但科學家驚奇的發現，死者的生理結構跟真正吸入毒氣者的反應，居然有高達百分之九十五的相似度。吸入的不是毒氣，但竟然會死，由此可知，人的思想模式具有極大的影響力，具有創造或毀滅的力量，會讓人的心理與生理產生極大的改變。

有的人遇到工作新挑戰時會想：「為什麼是我，不是別人？我怎麼這麼倒楣，真是．．．」，此時身心便感到無奈、無力、挫敗、失落，結果便是做得很苦、很疲倦。但另一個人心想：「上帝會給我夠用的智慧與恩典，完成任務後，我可以學到新知識，也可以讓神得榮耀。」此時，在心理上他躍躍欲試，生理上也充滿活力。求主幫助我們懂得天天戴上救恩的頭盔，讓我們的頭腦充滿神的話和耶穌所為我們成就的一切，讓我們的頭腦領受耶穌全備的救恩和聖靈的洗禮。

最後我們要拿著聖靈的寶劍，打一場得勝的美仗。聖靈的寶劍就是神的話，所以我們要被聖靈充滿，才能知道如何使用神的話。有位基督徒和一位不信的人交談時，提到了神的話，這位懷疑論者說：「先生，我不相信那本書。」但基督徒繼續說下去，給他更多神的話，然後那個人再說一次：「我不相信聖經。」但基督徒繼續給他更多神的話，最後得著了這個人。這位弟兄說：「當我發現神的話是可以克敵制勝的好寶劍，我就繼續使用。」懷疑論者和不信者會說他們不相信聖經。但我們的工作不是教他們相信，那是聖靈的工作；我們的工作只是給他們神的話，只要照神所給我們的話去傳達神的信息。

人被聖靈充滿會宣揚基督，而不是宣揚自己。他們宣揚基督並祂被釘十字架。路加福音一章67~70節說到施洗約翰的父親撒迦利亞：「他父親撒迦利亞被聖靈充滿了，就預言說：主以色列的神是應當稱頌的！因祂眷顧祂的百姓，為他們施行救贖，在祂僕人大衛家中，為我們興起了拯救的角，正如主藉著從創世以來聖先知的口所說的話。」撒迦利亞宣講救世主，而不是他自己；他將永生神的話帶給這個失喪的世界。撒迦利亞對自己的孩子施洗約翰說：「孩子啊！你要稱為至高者的先知；因為你要行在主的前面，預備祂的道路，叫祂的百姓因罪得赦，就知道救恩。因我們神憐憫的心腸，叫清晨的日光從高天臨到我們，要照亮坐在黑暗中死蔭裡的人，把我們的腳引到平安的路上。」（路一76~79）神藉撒迦利亞所說的這段話，帶領許多人出黑暗入光明。

彼得在五旬節那天站起來，宣講那篇精彩的講道時，聖經說他被聖靈充滿，開始向群眾講道，於是神的話刺透人們的心，有三千人信主。這就是彼得運用聖靈的寶劍傳講神的道，征服了人的心。接著，在使徒行傳六章10節提到：「司提反是以智慧和聖靈說話，眾人敵擋不住。」為什麼眾人敵擋不住？因為他給人們的是神的話。而且，聖靈降在司提反身上，沒有人能夠抗拒他的話。保羅熟悉聖經且滿有聖靈，他傳講耶穌基督並祂釘十字架，引領許多人信靠耶穌，被聖靈充滿，過得勝的生活。聖靈的寶劍是屬靈爭戰中厲害的武器、得勝的利器。

在天上就有了爭戰。米迦勒同他的使者與龍爭戰，龍也同牠的使者去爭戰，並沒有得勝，天上再沒有牠們的地方。大龍就是那古蛇，名叫魔鬼，又叫撒但，是迷惑普天下的。牠被摔在地上，牠的使者也一同被摔下去。我聽見在天上有大聲音說：「我神的救恩、能力、國度，並祂基督的權柄，現在都來到了！因為那在我們神面前晝夜控告我們弟兄的，已經被摔下去了。弟兄勝過牠，是因羔羊的血和自己所見證的道。他們雖至於死，也不愛惜性命。所以，諸天和住在其中的，你們都快樂吧！只是地與海有禍了！因為魔鬼知道自己的時候不多，就氣忿忿地下到你們那裡去了。」

龍見自己被摔在地上，就逼迫那生男孩子的婦人。於是有大鷹的兩個翅膀賜給婦人，叫她能飛到曠野，到自己的地方，躲避那蛇；她在那裡被養活一載二載半載。蛇就在婦人身後，從口中吐出水來，像河一樣，要將婦人沖去。地卻幫助婦人，開口吞了從龍口吐出來的水。龍向婦人發怒，去與她其餘的兒女爭戰，這兒女就是那守神誡命、為耶穌作見證的。（啟十二7~17）

啟示錄十二章7節提到天上有爭戰。天使米迦勒是被神派來捍衛神的百姓（參但十二1），使他們在大災難中得保全。米迦勒同他的使者與龍和屬龍的使者爭戰，結果龍輸了，天上再也沒有牠的地方。這意味著基督在十架上得勝了，祂衝破死亡，升到父的右邊，得著天上、地下一切的權柄，從此撒但在屬天境界中再無地位，被丟在地上成為天空屬靈氣的惡魔（參弗六12）。主在路加福音十章18節也提到：「我曾看見撒但從天上墜落，像閃電一樣。」魔鬼撒但抵擋神與神的旨意。「撒但」的意思是敵手、對頭、憎恨者、控告者，牠愛控告人。撒但就是不願意人變好，而只是要定罪人，讓人良心軟弱。牠是迷惑普天下的，牠在世上佈散各種迷惑，要使人離棄神，投向牠的陣營。

龍和牠的使者從天上被摔到地上時，天上就有大聲音說：「我神的救恩、能力、國度，並祂基督的權柄，現在都來到了！」基督勝過撒但，將靈魂體全備的救恩賞給人，基督的能力可以運行在信靠祂的人身上，使人靠著主的大能大力作得勝者。基督的國度降臨在那些尊主為大、尊主為王的人身上，神的國就在我們心裡。基督與我們分享祂天上、地下所有的權柄，因此歷世歷代的聖徒繼續將撒但踐踏在腳下（參羅十六20）。聖徒得勝是靠著羔羊的血和所見證的道，而且不愛惜自己的性命，甘心捨己，完全順服主。基督升天，將聖靈澆灌下來（參徒二33），使教會能伸出能力的杖來，在仇敵中掌權（參詩一一○1~2）。

我們得勝是藉著自己所見證的道，不是我們做了什麼，而是見證我們所看見、所聽見的有關基督所成就的一切。我們能得勝是因羔羊的血，主成為軟弱，捨棄自己，照神的旨意上十字架受死流血，卻成為最偉大的能力，使我們仗著十字架誇勝。撒但可以控告神兒女，但我們可以宣告：「耶穌的血洗淨我們一切的罪。」我們得贖，脫去祖宗所傳流的虛妄行為，是憑著基督的寶血，如同無瑕疵、無玷污的羔羊之血。我們得救是靠著羔羊的血，得救以後，我們每天靠著耶穌的血坦然進入內在的至聖所與神相交，得著大能大力，作基督精兵。我們能勝過魔鬼撒但，是靠著羔羊的血和自己所見證的道。

啟示錄十二章11節說：「他們雖至於死，也不愛惜性命。」得勝者的態度是：不管魔鬼撒但如何興風作浪，或威脅我的生命，我絕不向牠妥協、屈服，我要向神至死忠心，我要信靠神到底、追求神到底、順服神到底。啟示錄十二章9節提到大龍被摔在地上，「大龍」這名稱表明其殘暴，牠是殺人的（參約八44），牠向那生男孩子的婦人襲擊。這婦人代表新舊約的真以色列人，真實愛神的聖徒，也就是教會。男孩子代表耶穌基督。那條龍藉著傷害母親，就可以把孩子毀壞，這意味著當教會受損害，耶穌基督也受損傷。復活的基督在大馬色的路上曾對保羅說：「掃羅，掃羅，你為什麼逼迫我？」（徒九4）當時保羅迫害教會的聖徒；而復活的基督很明顯的指出來，他迫害教會的舉動就是迫害基督自己。當龍逼迫婦人時，有大鷹的翅膀賜給婦人，叫她能飛到曠野躲避那蛇，在神所預備的地方被養活一載、二載、半載。

教會必須逃到曠野去，曠野是一個孤寂的地方。早期基督徒的生活是孤寂的，許多時候他們必須孤軍奮戰，但是即使處身在孤寂的時刻中，主與他們同在，並賜下諸般的恩典、夠用的恩典。至於婦人被養活1260天、被養活一載、二載、半載，還有啟示錄十三章5節提到獸任意而行42個月，與聖徒爭戰，都是指同一段時間。當仇敵迫害神的百姓時，教會被保守在神同在的隱密處。然後蛇就在婦人身後吐出水來像河一般氾濫，有波浪洪濤。舊約中，苦難與迫害經常是以波浪洪濤來表達的。詩篇四十二篇7節說：「你的波浪洪濤漫過我身。」詩篇三十二篇6節說：「大水泛溢的時候，必不能到祂那裡。」若上帝不幫助人的話，「那時波浪洪濤必漫過我們，河水必淹沒我們。」（詩一二四4）神藉先知以賽亞說：「你從水中經過，我必與你同在。」（賽四十三2）因此在啟示錄十二章16節我們看見神如何彰顯大能幫助教會，當那龍吐出大水像河氾濫的時候，大地卻把水吞下，而那婦人便得救了。

我看過一個真實的故事，有個基督徒被ISIS聖戰士發現他是跟隨耶穌的人後，便被毒打一頓，他非常驚恐。但耶穌兩度在他的夢中顯現，對他說話。他求耶穌拯救他脫離ISIS的手。後來他作見證說：「他們用大石頭砸我的身體，但那些石頭沒有傷到我，最後，他們乾脆在我身上淋了20公升的汽油，點了火要把我燒死，但是我沒被燒起來。」經歷過如此殘酷的凌虐之後，他竟然毫髮無傷地活下來，而且全心全意地愛神、愛人。啟示錄十二章17節說：「龍向婦人發怒，去與她其餘的兒女爭戰。」這「其餘的兒女」指新約時代的聖徒，神要保守他們，使他們與基督耶穌一同復活，一同坐在天上（弗二6），站在屬天的地位勝過陰間的門（參太十六18）。他們是守神誡命，為耶穌作見證的。他們天天遵守神的誡命，活出基督的見證。當遍地有大災難、大迫害時，他們以真誠的生命，去接觸每一天遇到的人，做每一天該做的事，為耶穌作得勝的見證，大唱得勝凱歌。

神允許龍與婦人其餘的兒女爭戰，因為神正在訓練祂的兒女作神國的戰士，神正在訓練祂的兒女學習謙卑倚靠主，作個得勝者，與天上的寶座有分。神藉著外在的環境磨練祂的兒女，也藉著內在聖靈的工作，更新變化聖徒的靈魂，使他們愈來愈像耶穌。我們完全降服於生命聖靈的律，繼續不斷地追求聖靈充滿，並靠著聖靈的能力遵守神的誡命，相信萬事互相效力，要將我們模成神兒子的形像，榮上加榮。教會的勝利不在於從一切災難、苦痛、艱難中得釋放，乃在於為基督和神國度的進展受苦，存心順服主到底，因此彰顯出得勝的見證來。

既是這樣，還有甚麼說的呢？神若幫助我們，誰能敵擋我們呢？神既不愛惜自己的兒子，為我們眾人捨了，豈不也把萬物和祂一同白白地賜給我們嗎？誰能控告神所揀選的人呢？有神稱他們為義了。誰能定他們的罪呢？有基督耶穌已經死了，而且從死裡復活，現今在神的右邊，也替我們祈求。誰能使我們與基督的愛隔絕呢？難道是患難嗎？是困苦嗎？是逼迫嗎？是飢餓嗎？是赤身露體嗎？是危險嗎？是刀劍嗎？如經上所記：我們為你的緣故終日被殺；人看我們如將宰的羊。然而，靠着愛我們的主，在這一切的事上已經得勝有餘了。（羅八31~37）

神賜給祂子民救恩的目的，正按祂所預定的，邁向成全之中，神要使我們得榮耀──變成耶穌榮耀的形像，榮上加榮。既然神幫助我們，要讓我們得榮耀，這樣還有什麼力量能勝過我們呢？誰能敵擋我們呢？神既不愛惜自己的兒子，為我們犧牲了自己的愛子，祂至極的愛彰顯無遺，難道祂還吝惜什麼福分，不賜給我們嗎？祂豈不把萬物和祂兒子一同白白地賜給我們嗎？誰能控告神所揀選的人呢？連魔鬼也不能控告我們，因神稱我們為義。沒有人能定我們的罪，因我們住在基督裡，我們的良心已被耶穌的血洗乾淨，被神稱義了。

從死裡復活的基督坐在神的右邊，為神的子民代求。耶穌深愛我們，沒有什麼能使我們與基督的愛隔絕。雖然基督徒會遇見患難、逼迫、危險、刀劍，如詩篇四十四篇22節所言：「我們為你的緣故，終日被殺；人看我們如將宰的羊。」在屬靈的爭戰中，超自然與人間的權勢都列陣攻擊神的子民。然而靠著愛我們的主，在這一切的事上，已經得勝有餘了。神子民目前所遇見的難處，或未來可能受到的一切試煉、痛苦，都可以全心倚靠愛我們的主，而全然得勝。只要我們不停止追求主自己，不停止追求聖靈充滿，神的愛會繼續不斷藉著聖靈澆灌我們，使我們一直被祂永不改變的愛環繞，被祂能力的恩膏膏抹，在屬靈戰場上成為屢戰屢勝的基督精兵。