得勝凱歌（07）憑恩得勝

使徒保羅有很高、很深的屬靈經歷，但他還是需要主的恩典才能過得勝生活。

又恐怕我因所得的啟示甚大，就過於自高，所以有一根刺加在我肉體上，就是撒但的差役要攻擊我，免得我過於自高。為這事，我三次求過主，叫這刺離開我。祂對我說：「我的恩典夠你用的，因為我的能力是在人的軟弱上顯得完全。」所以，我更喜歡誇自己的軟弱，好叫基督的能力覆庇我。我為基督的緣故，就以軟弱、凌辱、急難、逼迫、困苦為可喜樂的；因我甚麼時候軟弱，甚麼時候就剛強了。（林後十二7~10）

使徒保羅遇見撒但的差役攻擊他，這件事像一根刺一般，一直在刺他，讓他深覺軟弱、痛苦。為此他三次求主將這根刺挪開，但主沒有答應，反而告訴他說：「我的恩典夠你用的，因為我的能力是在人的軟弱上顯得完全。」主的意思是我會給你夠用的恩典，你可以憑恩得勝這根刺。保羅一明白主的得勝策略，就更喜歡誇自己的軟弱，遇見凌辱、急難、逼迫，就帶著軟弱的本相，飛奔到主前，向主求夠用的恩典與能力。基督的恩典和能力不但覆庇他、剛強他，而且基督的能力在他的軟弱上顯得完全，使他能以基督為樂，以經歷基督恩典的大能為樂，也以軟弱、凌辱、急難、逼迫、困苦為可喜樂的，因他什麼時候軟弱，就憑恩得勝軟弱，成為剛強的得勝者。

有人去探訪幫助智障者的醫院，看見小孩子們在操練啞鈴。我們都曉得，要智障者操控他們自己的動作是很難的。他們大都有足夠的力量，卻無運用這力量的技能，所以不能做多少事情。他們這缺點在操練啞鈴時，可以很明顯地看出來。他們表演著各樣笨拙的動作，雖然有時動作可能湊巧與音樂和教師的指揮相配合，但多半都是不合節奏的。可是有一個女孩的動作十分合宜、和諧，沒有一點錯亂，原因並不是她比別人有力，而是她十分軟弱。她不但啞鈴抓不牢，連臂膀也舉不起，完全由站在她後面的教師幫她操作。她把自己的手交給教師當做工具使用，教師的能力就在她的軟弱上顯得完全。教師懂得怎樣表演，因為那些操法是他自出心裁的，所以當他自己表演起來時，自然就不會有錯誤。女孩不用做什麼，只把自己完全交在教師的手中，教師就得以支配她的全部動作。交出是女孩的事，責任就完全是教師的。要動作和諧，不在乎女孩的技術，乃在乎教師。女孩的極端軟弱，就是她的最大力量。

這是我們基督徒生活的一幅鮮明寫照，毋怪乎保羅會說：「我更喜歡誇自己的軟弱，好叫基督的能力覆庇我。」（林後十二9）雖是極端軟弱、無能，反而讓主耶穌基督得以毫無攔阻地藉著我們彰顯祂的大能，並在我們身上施行祂的大恩典，還有誰不樂意誇口呢？

我要照耶和華一切所賜給我們的，提起祂的慈愛和美德，並祂向以色列家所施的大恩；這恩是照祂的憐恤和豐盛的慈愛賜給他們的。祂說：「他們誠然是我的百姓，不行虛假的子民」；這樣，祂就作了他們的救主。他們在一切苦難中，祂也同受苦難；並且祂面前的使者拯救他們；祂以慈愛和憐憫救贖他們；在古時的日子常保抱他們，懷搋他們。（賽六十三7~9）

神允許苦難臨到祂的子民，但祂也與祂的子民同受苦難，以慈愛和憐憫救贖他們，祂一直陪伴著那些不行虛假、誠心仰望神的子民；神保抱他們、懷搋他們、看顧他們，供應他們身心靈的需要，賜下大恩典、夠用的恩典。

出生於十九世紀的美國詩人安妮．詹森．弗林特（Annie Johnson Flint），二十歲出頭畢業後在學校教書，一年內發現罹患了嚴重的關節炎。僅僅二年間，病情極速惡化，以致她無法步行，不得不辭去工作。醫生宣告，安妮的病況無法逆轉，只會越發嚴重，一輩子必須仰賴他人，這對她獨立自主的個性以及未完成的美夢，是個巨大的打擊。不僅如此，她得在經濟上供應自己，包括日益加增的醫療費用。

安妮在世上唯一的親人，是身體孱弱的妹妹，妹妹生活上已自顧不暇，更遑論照顧安妮。這就是後來安妮所說，她們到了生命中的「紅海處」，如同當年摩西帶領以色列人逃離埃及時，來到紅海邊；前有汪洋大海，後有埃及追兵，他們無路可走，唯有仰望神的幫助。同樣地，安妮經歷了神奇妙的帶領，神引領她走過人看為不可能度過的困境。

關節炎侵蝕著安妮全身，她總是處於疼痛之中；漫漫日夜中，唯一能幫助安妮的，就是寫詩。沒想到她的詩作提供了些許經濟來源，最初是她寫的《聖誕頌歌》被印製在卡片上，廣受好評；自此，她有了發表的管道，並得到收入，補貼生活所需。

接著，她的詩作經過藝術設計而結集成冊，一一發行。她的作品觸及廣大的群眾，上千的讀者寫信到她居住的療養院，對這位困於四壁的女詩人，帶來莫大的鼓勵。這也是安妮面向世界的窗口，提供安慰人心的機會。然而，詩冊的銷售量不總是理想，她在經濟上的困難也跟著起起伏伏，但在這些試煉中，她學習倚靠神。她經常不知一天過後，隔天是否仍有供應；她說自己是「從手到口，僅僅維生」（live from hand to mouth），但她明白供應她的，並非自己的手或他人的手，而是上帝的手；因此，她從未缺乏。這些經歷使她能體會痛苦者，安慰受傷者。

安妮的詩作《紅海處》（The Red Sea Place），是因一位朋友寫信給她，提到自己面臨很大的困難，找不到出路，也不知道向誰求救，請安妮為她禱告；於是，安妮寫了這首詩。而她能寫出這首詩，正因自己曾來到「紅海」邊，經歷了神的奇妙帶領：

你曾否來到生命的紅海處，想盡辦法，卻發現──

無出路、無退路、無他路，只有往前踏入滅頂之路？

那麼──安靜信靠，等候救主，

直到黑夜懼怕盡都消除，待祂差遣狂風，聚水成壘，

並柔聲指示：「前行吧！我已開路！」

另一次，有位疲憊、失望的女士來訪，向安妮傾訴心中的苦楚。後來安妮以她彎曲、糾結的手指，寫出《神未曾應許》這首詩來回應這位姐妹：

神未曾應許天色常藍，人生的路途花香常漫；

神未曾應許常晴無雨，常樂無痛苦常安無虞。

神卻曾應許生活有力，行路有光亮，作工得息；

試煉得恩勗，危難有賴，無限的體諒，不止息的愛。

這首詩很快就從美國傳到英國，出版商又將它傳到德國，用美麗彩繪製成卡片，安慰鼓勵了許多心靈，直到現在仍是眾人鍾愛的詩歌。天色並不常藍，這正是安妮生活的寫照！她一生的年日泰半處於烏雲風雨中，然而她在風雨之上看到了神。這首詩的中文歌名雖翻譯為「神未曾應許」，但英文詩名其實是「神曾應許」（What God Hath Promised）；神未曾應許人生常安無虞，但祂卻曾應許生活有力、作工得息，也應許會賜下面對困難的力量，以及勝過痛苦的恩典。

安妮的每一詩作，都充滿安慰、鼓勵，將人的眼光從地上的困苦，引往永恆的至高之處。神使她成為傳述恩典的使者，為死蔭幽谷中的人們，帶來神的應許與盼望。《祂賜更多恩典》是安妮另一首深觸人心的詩，它如天父永恆堅實的膀臂，扶持著灰心喪志的人們，在他們的軟弱無助中，賜下更豐盛的恩典。

當重擔加增，祂賜更多恩典；當勞苦加重，祂賜更多力量。

苦難加添，祂的憐憫亦加添；試煉加倍，祂的平安也加倍。

當我們的力量已然用罄．．．天父豐滿的恩典，正湧流進來。

祂愛永無限量，恩典取之不盡．．．

從耶穌極大的豐盛中，祂賜恩、再賜恩，祂不斷地賜恩！

這恩是照神的憐憫和豐盛的慈愛賜給人的，我們要傳揚神的慈愛和美德，以及神向祂的子民所施的大恩。我們可以天天憑恩得勝！而那些遇見患難的聖徒，更需要主的恩典才能得勝，例如示每拿教會的聖徒。

你要寫信給士每拿教會的使者，說：那首先的、末後的、死過又活的，說：「我知道你的患難，你的貧窮（你卻是富足的），也知道那自稱是猶太人所說的毀謗話，其實他們不是猶太人，乃是撒但一會的人。你將要受的苦你不用怕，魔鬼要把你們中間幾個人下在監裡，叫你們被試煉，你們必受患難十日。你務要至死忠心，我就賜給你那生命的冠冕。聖靈向眾教會所說的話，凡有耳的，就應當聽。得勝的，必不受第二次死的害。」（啟二8~11）

主曾死過又復活了，教會也會經歷死，聖徒必須天天向己死，效法主的死，但因著有無窮的生命大能在聖徒裡面，聖徒必要復活。主是首先的與末後的，祂是創始成終的那一位。當聖徒遇見患難、遭受毀謗時，必須仰望為他們信心創始成終的耶穌，從主領受恩典才能得勝。

有位宣教士遭人埋怨、毀謗，有人控告她愛掌控。一連好幾個月，她變得完全無法工作，只好跑回家躲藏，以致失喪的人依然失喪。她自覺是個糟糕的領袖，她試著不去接觸任何人的目光，因為深怕他們也是這麼想。後來主帶領一位非常仁慈的先生告訴她：「不要管他們是對或是錯，最重要的是，你對這種情況的反應。塑造我們生命的，是我們對情況的反應。」於是，這位先生和宣教士一起禱告，宣教士向神承認自己受傷的感覺，承認因著別人的言語所造成的傷害，也表明自己樂意饒恕控告她的人，確信他們是出於善意。結果神的恩典醫治了宣教士的心，也釋放了她，她憑恩得勝，繼續忠心地傳福音、事奉神。

教會的聖徒會經歷患難，但神陪伴著聖徒度過難關。聖徒安靜等候神，就能重新得力。聖徒安靜仰望神，從神支取夠用的恩典，就能追求神到底，順服神到底，至死忠心。

啟示錄二章9節說：「我知道．．．你的貧窮，你卻是富足的。」富足常不是用外面擁有什麼來衡量，聖徒因在主裡得著夠用的恩典，內心滿足，不再有別的需要，所以是最富足的。此外，聖徒也可以在信心、愛心、善事上富足，其實這樣的人才是亞伯拉罕的真實後裔。所以主說那些說毀謗話的人，自稱是猶太人，其實不是亞伯拉罕的後裔，他們是撒但一會的人，逼迫向神忠心的聖徒。

啟示錄二章10~11節說：「你將要受的苦你不用怕。魔鬼要把你們中間幾個人下在監裡，叫你們被試煉，你們必受患難十日。你務要至死忠心，我就賜給你那生命的冠冕。聖靈向眾教會所說的話，凡有耳的，就應當聽！得勝的，必不受第二次死的害。」這段話不只是主對示每拿教會的鼓勵與安慰，也是聖靈對受苦的眾教會所說的話。「受患難十日」是表明有限期的試煉。不管魔鬼如何興風作浪，想辦法聳動人毀謗基督徒、控告基督徒，使他們被捕下監，或讓基督徒遇見各式各樣的苦難與攻擊，基督徒就是與主緊緊連結，從主支取夠用的恩典，憑恩得勝，至死忠心，為要得著生命的冠冕。

中國大陸有位弟兄因傳福音被捕下監。有一天早上，弟兄在牢房裡，正在大聲向神唱詩歌時，緊閉的鐵門突然被獄警打開。他們看見弟兄喜樂滿溢，便驚訝地問說：「你又作了什麼好夢，看你高興得那個樣子。」弟兄唱道：「每一步越走越光明，像攀登黃金階梯。」獄警說：「不要高興得太早了，今天去把你的問題好好交待明白。」弟兄戴上帽子說：「這是我的救恩頭盔，免得出門時傷風感冒。」他隨手將大衣披上說：「這是媽媽送給我的，是基督的義袍，既能清醒大腦，又能遮風擋雨。」接著他自言自語地說：「我的頭髮你都已經數過，我的重擔你已替我承擔，我不為前面的路作難，你是我的平安。向前走啊，我跟你向前走，一去不回頭，手扶著犁向後看的人不配進天國。」獄警再次檢查一下他手上的手銬，就推他往審訊廳的方向去了。他想到主的恩典絕對夠用，心中充滿平安。

弟兄被帶進審訊廳時，七、八個人早已等在那裡了，他們前面還擺著多種審訊時用的刑具；但因神已在他心中除去了一切的懼怕，所以當時他好似去參觀那樣，看了看那些刑具，便坐在他們指定他坐的地方。要審訊他的人用傲慢的眼光掃視了他一下，然後擺出一副官腔，把第一次審問他的話又搬出來重述一遍，並用威嚇的口氣說：「現在是看你最後的表現和態度了，可以再判你十五年，若你一直不能服罪並老實交待明白的話，也可以判你二十年。」弟兄定睛看他的臉，一句話也沒有說。這時從縣局裡來的副局長說：「其實按照你入獄後重新犯罪的實據，再加上你在服刑期間繼續與國外的人通信，反對並攻擊政府所制定的方針、政策等等，足可以判你無期或死刑，現在我們只要求你把犯罪的實據交待清楚。」弟兄頓時被聖靈充滿，說：「你們不要再說了，我已經預備好了，準備讓你們判我死刑，我不會再說什麼了，現在就任憑你們怎樣行吧！」弟兄隨即坐了下來，從心靈的深處發出禱告說：「哦！主耶穌，他們殺我，我也愛你。」

此時所有要審判他的人都嚇著了，這個回答是他們萬萬沒有想到的。因這事發生的突然，當時從省廳來的領導也都在那裡，其中一個很有經驗的審案人，看事情無法收場，但也沒有人敢動弟兄一下，於是說：「好啦!我們都知道你是一個虔誠的基督徒，但政府是本著治病救人的方法，並不是要一棍子下去把人打死，剛才局領導向你提出的問題，你今天先回去想一想再說。」弟兄坐在那裡看著他們，其他人都沒敢再講什麼話，提他出來的人說：「起來，回到你原來的地方去。」弟兄這才上前一步，將脫下的大衣穿上，將帽子戴起來，隨著警察走出去。沒想到過一段時間，這個弟兄就得釋放了。魔鬼對那些有受苦的心志、視死如歸的基督徒，真是一點辦法也沒有。我們要將受苦的心志作為兵器，倚靠賜諸般恩典的神，憑恩得勝!

啟示錄二章10節提到「魔鬼要把你們中間幾個人下在監裡，．．．你們必受患難十日。」聖徒被下監豈止十日，有許多人是終身監禁，至死忠心，死在獄中，這不過是第一次的死（身體的死）；聖徒因著至死忠心，靈魂離開身體，去主那裡領受生命的冠冕，不但不受第二次死的害（永死），反而永永遠遠與主同活，活在永世的榮耀裡。

保羅為著得著不能朽壞的冠冕努力奔跑，攻克己身，叫身服我，他說：「凡較力爭勝的，諸事都有節制，他們不過是要得能壞的冠冕，我們卻是要得不能壞的冠冕。」以賽亞書廿八章5節說：「到那日，萬軍之耶和華必作祂餘剩之民的榮冠華冕。」神自己就是我們的榮冠華冕，神藉著患難擴充我們渴慕神的度量，使我們對世界毫無眷戀，只渴望完全得著神自己。我們要追求聖靈充滿，靠著恩典的靈，攻克己身，叫身服我，向己死，完全服在神大能的手下，忠心地順服神，直到見主面的日子。

你們要將一切的憂慮卸給神，因為祂顧念你們。務要謹守、儆醒。因為你們的仇敵魔鬼，如同吼叫的獅子，遍地遊行，尋找可吞吃的人。你們要用堅固的信心抵擋牠，因為知道你們在世上的眾弟兄也是經歷這樣的苦難。那賜諸般恩典的神，曾在基督裡召你們，得享祂永遠的榮耀，等你們暫受苦難之後，必要親自成全你們，堅固你們，賜力量給你們。（彼前五7~10）

彼得前書五章7~8節說：「你們要將一切的憂慮卸給神，因為祂顧念你們。務要謹守、儆醒。因為你們的仇敵魔鬼，如同吼叫的獅子，遍地遊行，尋找可吞吃的人。」魔鬼最喜歡吞吃憂慮的人，遍地遊行，散佈憂慮的氛圍。若有人不謹守自己的心思，不儆醒地藉著禱告、祈求和感謝，將所要的告訴神，一直將憂慮的重擔存放心頭，不久就會被魔鬼吞吃。神愛我們，神顧念我們，神不要我們憂慮，神要我們相信祂是賜諸般恩典的神。彼得說：「你們要將一切的憂慮卸給神。」

有個故事說：撒但召集了牠的差役們開會，討論要怎樣使一個好人犯罪。一個小鬼自告奮勇說：「我一定能叫他犯罪！」撒但問牠打算怎麼辦。牠說：「我要將罪的好處指給他看，我要告訴他罪的快樂，和罪所帶來的豐富報償。」撒但說：「那是行不通的。他已經嘗試過了，他的見識高明得多哩！」另一個小鬼跳起來說：「讓我去吧！」「你有什麼妙招呢？」撒但問道。小鬼說：「我要將行善的痛苦和煩惱告訴他，我要讓他看出行善沒有什麼好處，得不到一點善報。」「不行！」撒但搖頭說：「那是完全無濟於事的，因為他也試過了，他知道『她的道是安樂，她的路全是平安』（箴三17）。」又有一個小鬼跳起來說：「我必負責叫他犯罪！」「你打算怎麼辦呢？」撒但問牠。小鬼說：「我要叫他覺得憂慮、沮喪！」「對啦，這就行了！」撒但歡呼說：「這就行了！那樣我們定規能制伏他了。」

有一位屬靈經驗豐富的聖徒說：「一切的憂慮和沮喪都是出於魔鬼。」唯願每一個信徒都能奉這句話為圭臬，並切實地認識：我們必須逃避憂慮像逃避罪一樣，也必須逃離沮喪像逃離獅子口一般。神愛我們，神顧念我們，神不要我們憂慮。我們如果一直為大小事憂慮，我們的心就會起皺紋，一天為５件事憂慮，一年就為1,825件事憂慮，十年就為18,250件事憂慮，生命的花朵就枯萎了，靈性就枯乾了。

憂慮的信徒好比挑著重擔在路上辛苦掙扎的可憐人，有一輛車經過，司機熱心地要載他一程。他很高興地上了車，卻仍然把擔子留在自己的肩上。好心的司機問他為什麼不把擔子放下，他回答說：「多謝您！難得您肯讓我坐您的車，這已經叫我感激不盡了，怎好意思再拿我的擔子來麻煩您呢？」許多基督徒就是這樣，他們搭上主恩典的車子，把自己交託主耶穌照顧，卻仍被壓在自己的重擔之下。彼得說：「你們要將一切的憂慮卸給神。」保羅說：「應當一無掛慮，只要凡事藉著禱告、祈求和感謝，將你們所要的告訴神。」

有一位姐妹，她有一個很重的屬世擔子，叫她茶不思飯不想，坐臥難安。有一天，她正感到擔子特別沉重時，不經意地看見桌上擺著一張單張──「哈拿的信心」。那題目吸引了她的注意力，便順手拿過來看，一點也沒想到那單張竟會使她整個生活發生極大的變化。單張上面的故事敘述一個貧窮的婦人，怎樣因蒙主帶領而得勝有餘，度過了非常艱難的境遇。有一次，哈拿向一位來看望她的客人述說自己的身世，客人聽完很受感動地說：「哎喲，哈拿，我真不知你如何擔得起這麼大的苦難！」「我並沒有擔，」她安詳地回答：「是主替我擔的。」客人說：「沒錯，那是對的，我們應當把自己的難處交託主。」哈拿說：「是的，然而我們只把難處交給主是不夠的，還必須把它留在主的手裡才行。大多數人把擔子交給主之後，又拿回來自己擔，以致又回復到從前那樣充滿思慮、愁煩。但我把我的擔子交給主後，就留在祂的手裡，自己不再去管。倘若愁煩回來，我就再次把它交出去。我不斷這樣做，直到最後把我所有的難處都忘記了，我就得著完全的安息。」

這位姐妹讀了這個故事大受感動，因而決定試試這法子是否行得通。她無法改變生活環境，但她盡力學習把各種事交託主，由主去負責，她相信主會接受她所交託的。若思慮、困難、愁煩又回來，她就立刻交出去。結果她的環境雖然沒有改變，她的心靈卻在苦難之中得蒙保守，十分平安。她覺得她發現了一個得勝的祕訣。從那時開始，她就不再自己擔重擔，也不掛心自己的事，一有事發生，就立刻交託給天上的主。不但如此，她也把自己整個人交託主，無論自己的景況如何，無論自己有什麼心事，都完全交給主，相信主必接管她所交託的一切，自己不再操心，不再煩惱。因為她明白自己是完全屬於主的，她的生活從此變成非常愉快。她所發現的只是一個簡單的祕訣，就是真實交託給主，如此，才能順從神在聖經裡所吩咐我們的話：「應當一無掛慮，只要凡事藉著禱告、祈求和感謝，將你們所要的告訴神。」（腓四6）既然順從了，結果必然照主所應許的得著「神所賜出人意外的平安，必在基督耶穌裡保守你們的心懷意念。」（腓四7）神的恩典實在浩大，祂樂意承擔我們一切的重擔，顧念我們一切的需要，祂實在是賜諸般恩典的神。

彼得說：「你們要將一切的憂慮卸給神，因為祂顧念你們，務要謹守、儆醒。」仇敵魔鬼如同吼叫的獅子，遍地遊行，尋找憂慮的人，要將他們吞吃掉。所以我們要謹守，英文欽定本聖經將「謹守」譯作〝Be sober〞（務要清醒）；英文新國際版聖經譯作〝be self-controlled〞（要自我約束）。也要「儆醒」，英文擴大版聖經譯作〝be vigilant and cautious at all times〞（每時每刻要留意、要謹慎小心）。我們要留意魔鬼所射的憂慮火箭，儆醒地舉起信心的籐牌、讚美的籐牌抵擋它，要用堅固的信心抵擋它，不容讓大小事情攪擾我們的心。

聖經說：「喜樂的心乃是良藥。」有另一個翻譯是：「愉快的心深具療效。」現代科學一再驗證聖經的真實性。有一件最健康的事是你可以去做的，就是常常笑。當我們笑的時候，就傳遞出一個訊息聯絡全身，會讓你整個人舒服暢快。研究指出，當我們笑時，一種特別的化學成分會釋放出來，讓我們放鬆。所以要下定決心常常笑，凡事謝恩，多多讚美主的恩典，就是在舉起信心的籐牌，可以滅盡惡者所射的負面心思的火箭。

這種屬靈爭戰討厭的地方在於：它不是一次得勝就永遠得勝，必須天天奉主的名拒絕憂慮的心思和感覺，藉著信心的讚美抵擋魔鬼，將眼目定注在賜諸般恩典的神身上。有了一次又一次的得勝經驗，仍要儆醒感恩，儆醒地讚美神，不給魔鬼留地步，不讓一點黑暗的東西進入我們裡面。我們心靈的眼目若瞭亮，專一地追求主，全身就光明。

主愛我們，祂要賜諸般的恩典給我們，因此主在登山寶訓叫我們不要為明天憂慮，也不要為衣食憂慮。主說：「你想野地裡的百合花怎麼長起來，它也不勞苦，也不紡線。」我們要思想百合花是怎樣長起來的，是一種不費力的成長，然而卻是大有榮耀、大有安息的生命與成長。凡願意成為主花園裡的百合花，又願意學百合花那樣長大的人，都必像百合花一樣得著榮耀的妝飾。他們必能領會雅歌對良人的描述：「祂在百合花中牧放群羊」這句話。

我們可以確信，即使是神屬靈園地裡一朵最小的花，也一樣能得著神恩典所賜的一切而成長茁壯。它對自己每天所領受的總是深感滿足，從來不去管風吹雨淋等事。照樣，我們也必須隨時安於神所量給我們的一切，以自己每天所得的為足，毋需憂慮在神的榮耀宇宙裡，有什麼事物會叫我們昏亂，確信萬事互相效力，要叫愛神的人得益處。

我們只要愛神，並學習完全倚靠神的恩典而活，就能在恩典裡長進，憑恩得勝。這種不用我們自己思慮的長進，是一種實在會長大、會開花結果的長進。百合花在陽光下成長，我們也在主的榮光中成長，「我們眾人既然敞着臉得以看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮，如同從主的靈變成的。」（林後三18）我們敞開心，專一地注視主，享受主榮耀的同在，就在靈裡確知我們得享主永遠的榮耀；在今世是一個開始，直到永世，我們仍要享受主的榮耀。主是如此愛我們，祂降卑自己，好叫我們可以看見祂的榮耀，得著祂榮耀的同在。我們愛慕祂的榮耀，沉浸在祂榮耀的同在中時，不知不覺自己也被改變了。我們要對主榮耀的同在有信心、有興趣、有渴慕，這是神兒女最大的特權，得享祂永遠的榮耀，在祂榮耀的恩典中長進。

彼得前書五章10節說：「那賜諸般恩典的神曾在基督裡召你們，得享祂永遠的榮耀，等你們暫受苦難之後，必要親自成全你們，堅固你們，賜力量給你們。」神愛我們，呼召我們得享祂永遠的榮耀。我們追求聖靈充滿，被主榮耀的同在充滿，得著聖靈的能力和恩典，就要靠著聖靈的能力和恩典，與主一同受苦，效法主的死、主的順服。我們和主一同受苦，也必和主一同得榮耀。雖然在地上有苦難，不過這苦難是暫時的，這至暫至輕的苦楚，要為我們成就極重無比永遠的榮耀。

有個故事說：大雨過後，林子裡散發一股幽香，吸引許多小動物。「這特殊的香氣，是從哪來的呀？」尋著這股香氣前行，最後發現這香氣竟飄自一棵老楠樹身上的醜陋傷疤。小動物們不解地問：「楠樹爺爺，你這可怕的傷口，怎麼不臭反香呢？」楠樹爺爺聽了不禁笑說：「你們看我這傷疤為醜陋，我卻視它為生命力的冠冕呢！」楠樹爺爺緩緩說起自己的故事。百年前，楠樹經過百年奮鬥，終於成為森林中傲視群雄的佼佼者，卻不幸慘遭雷擊，性命垂危！大難不死的楠樹不甘就此被擊倒，開始分泌大量的汁液，將傷口緊緊包裹。年復一年，雷劈的舊傷已被層層樹脂覆蓋，宛如重獲新生的楠樹身形卻變得詭怪奇譎。傷口經過歲月的錘鍊，如今卻能發出特有的奇妙香味。

在我們身上也是如此，在地上我們受熬煉是暫時的，讓神有機會作完全之工在我們身上，親自成全我們。「成全」的希臘字是καταρτίζω，意思是聯合、團結、修整、修補，「補網」就用這個字。在苦難中，神藉著聖靈和諸般恩典與我們聯合，修整我們的人格，修補我們靈魂體的破洞，使我們成為完全人。神也要親自堅固我們，「堅固」的希臘字στηρίζω，意思是使之如花崗岩一般堅硬。沒經過苦難歷練的人，猶如溫室的樹木，會突然倒下，但那些倚靠賜諸般恩典的神而歷經試煉的人，信心愈發堅固，猶如花崗岩一般堅硬。人生的風暴是經過造物主的允許而臨到我們，為了叫我們認識造物主是賜諸般恩典的神。我們要天天仰望祂、等候祂，讓祂用諸般的恩典托住我們。凡使我們驚恐的事，都能使我們更認識神，知道萬事都會改變，唯獨神昨日、今日直到永遠不改變。神呼召我們追求永恆的事物，追求祂永遠的榮耀，更多被祂榮耀的同在佔有，讓祂榮耀的權能堅固我們、成全我們，賜力量給我們，使我們憑恩得勝！

彼得前書五章10節的「賜力量」希臘字是σθενόω，意思是「加添力量」。所以我們愈追求神榮耀的同在，靈裡愈剛強，因神藉著祂榮耀的權能，加添力量在我們裡面，使我們能越過人生的風暴，像老鷹一樣展翅上騰，翱翔於晴朗的高空。聖徒在今生所達到的屬靈高峰，不會使他們滿足現況或減少他們的渴慕，反而會使他們更渴望往天奔跑，正如使徒保羅清楚表明的：「忘記背後，努力面前的，向着標竿直跑．．．所以我們中間凡是完全人總要存這樣的心。」（腓三13~15）聖徒在今生不完美的光景下擁有越多的恩典，就越看見自己的軟弱、貧乏，以及自己與應有樣式的差距，並因此越看見自己需要神諸般的恩典，需要花時間安靜等候神，需要竭力追求神榮耀的同在，直到進入那永遠的榮耀。

我們看見一切有生命的活物，當他們處在不成熟的景況和生長階段時，他們很自然會努力生長，而他們越健康就越努力生長。　基督徒擁有越多的屬靈看見，就會越熱切地向神求諸般的恩典，也越火熱地追求神榮耀的同在，要得著神不朽壞的榮光。讓我們持守裡面榮耀的盼望，知道神呼召我們得享祂永遠的榮耀，得著那永不衰殘的冠冕。讓我們忠心地追求主到底、順服主到底、倚靠主的恩典得勝到底，直到見主面的日子，願權能歸給祂，直到永永遠遠，阿們！