劉牧師講義——神的榮耀（3）

神的榮耀（3）以西結
在他們頭以上的穹蒼之上有寶座的形像，彷彿藍寶石；在寶座形像以上有彷彿人的形狀。我見從祂腰以上有彷彿光耀的精金，周圍都有火的形狀，又見從祂腰以下有彷彿火的形狀，周圍也有光輝。下雨的日子，雲中虹的形狀怎樣，周圍光輝的形狀也是怎樣。這就是耶和華榮耀的形像。我一看見就俯伏在地，又聽見一位說話的聲音。祂對我說：「人子啊！你站起來，我要和你說話。」祂對我說話的時候，靈就進入我裡面，使我站起來，我便聽見那位對我說話的聲音。祂對我說：「人子啊！我差你往悖逆的國民以色列人那裡去。他們是悖逆我的，他們和他們的列祖違背我，直到今日。這眾子面無羞恥，心裡剛硬。我差你往他們那裡去，你要對他們說：主耶和華如此說。他們或聽，或不聽，（他們是悖逆之家），必知道在他們中間有了先知。（結一26～二5）
以西結活在以色列人國破家亡的被擄時期，神讓他看見執行神旨意的基路伯以上有寶座的形像，彷彿藍寶石，藍色是屬天的顏色。寶座以上有人的形狀，因此這寶座是耶穌基督的寶座，而一章28節說：「這是耶和華榮耀的形像。」因此以西結所看見的是神和人子坐在寶座上的榮耀異象。寶座周圍有代表神與人立約的虹，向人宣告神是立約的王，是守約施慈愛的神。先知以西結一看見神榮耀的顯現，就俯伏在地，又聽見神說話的聲音。從以西結書第二章我們知道神呼召以西結作先知，去悖逆的神子民中間傳講神的話。在以西結書第二章1節，神對以西結說：「人子啊！你站起來，我要和你說話。」如果一個人從來沒有謙卑俯伏在榮耀的神面前，神無法使用他；如果神藉一些事讓人仆倒、俯伏，但這人從此爬不起來，神也不能使用他。神只能使用那些因著看見神榮耀的顯現而俯伏在地，又藉著神的榮耀站立起來、侍立在神面前的人。

先知以西結仆倒在榮耀的神面前後，神榮耀的靈進入他裡面，使他站起來，並照神的吩咐向悖逆的神子民傳講神的話。後來人用繩索捆綁以西結，使他不能出去，象徵先知的行動將受限制，連說話也受到管制。神使他的舌頭貼住上膛，他就不能說什麼，神給他話時，會開他的口，使他將神的話傳給神的百姓。我們必須像以西結一樣，完全順服神，與神合作。不管神允許我們經歷什麼事情，也許有人誤會我們、毀謗我們、責難我們、傷害我們，遇見很多不容易的環境，我們就是繼續仆倒在神面前，俯伏在神榮耀的同在中，對主說：「主！求你成全你美善的旨意在我身上，叫我全然成聖，成為聖潔的貴重器皿，完全順服你，絕對遵行你的吩咐。」

我們要渴慕神，追求神的榮耀，常常被聖靈充滿，讓神榮耀的靈進入我們裡面。神會按著祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈，叫我們裡面的人、外面的人都剛強起來，能站立在神面前，隨時奉差遣。我們每一天要花時間等候神，從神領受屬天的能力，不倚靠天然的才幹或過去的經歷，乃倚靠神榮耀的權能去工作、服事，讓神的榮耀和能力佔有我們、管理我們，「照祂榮耀的權能，得以在各樣的力上加力。」（西一11）

那時，靈將我舉起，我就聽見在我身後有震動轟轟的聲音，說：「從耶和華的所在顯出來的榮耀是該稱頌的！」我又聽見那活物翅膀相碰，與活物旁邊輪子旋轉震動轟轟的響聲。於是靈將我舉起，帶我而去。我心中甚苦，靈性忿激，並且耶和華的靈在我身上大有能力。我就來到提勒亞畢，住在迦巴魯河邊被擄的人那裡，到他們所住的地方，在他們中間憂憂悶悶地坐了七日。過了七日，耶和華的話臨到我說：人子啊！我立你作以色列家守望的人，所以你要聽我口中的話，替我警戒他們。（結三12～17）
以西結書三章12節說：「從耶和華的所在顯出來的榮耀是該稱頌的！」看見神的榮耀，當有的反應是稱頌、讃美，另外一個反應是俯伏敬拜。神榮耀的顯現使以西結靈性忿激、有熱力，身上大有能力。神榮耀的靈舉起以西結，帶他到迦巴魯河邊被擄的人那裡傳講神的話。神設立以西結作以色列家守望的人，所以先知最要緊的工作是禱告、守望。當神要審判惡人時，先知必須因為愛的緣故去勸戒惡人、警戒惡人，挽回他的性命。若義人離義而犯罪，先知也必須因著愛而警戒義人，使他不犯罪，得以存活。先知所做的工作吃力不討好，但神交託他的任務，他若不忠心，神會向他討惡人喪命的罪。

以西結順服神，因為他深信榮耀的神與他同在，人的逼迫和壓力就算不得什麼。我們雖然沒看過以西結所見的異象，但我們被聖靈充滿，在靈裡看見神的榮耀，得著神榮耀的同在，靠著神榮耀的權能，可以說主所說，照主所行的去行。

以西結看見神的榮耀，知道神還在以色列人當中。然而神的百姓犯罪，不肯向神悔改，神一再地容忍，但神的百姓仍舊不肯轉向神、順服神，神的榮耀不得不離開以色列地。

耶和華的榮耀從殿的門檻那裡出去，停在基路伯以上。基路伯出去的時候，就展開翅膀，在我眼前離地上升。輪也在他們的旁邊，都停在耶和華殿的東門口。在他們以上有以色列神的榮耀。（結十18～19）
於是，基路伯展開翅膀，輪子都在他們旁邊；在他們以上有以色列神的榮耀。耶和華的榮耀從城中上升，停在城東的那座山上。（結十一22～23）
神的榮耀一旦離開聖殿，聖殿就成為空殼子。基路伯和神的榮耀離開聖殿，停在橄欖山上，然後完全消失了。神的榮耀離開橄欖山時，神的心何等傷痛，也無可奈何，不得不將耶路撒冷撇下，成為荒場。今天也一樣，神的榮耀要充滿我們的身體、充滿教會；但如果我們不竭力追求主榮耀的同在，天天藉著順服、遵守主的命令，來保持主榮耀的同在，神的榮耀也會離開我們，我們就會變成「以迦博」（無榮耀的意思，參撒上四19～22）。

先知以西結看見神的榮耀離開聖殿，然後從耶路撒冷的橄欖山上離去；接下來先知以西結就預備被擄需用的物件，在白天從以色列人眼前出去，用動作預言耶路撒冷即將被毀，成為荒場，神的百姓要被擄（參結十二1～13）。没有神的榮耀庇護，神的百姓就流離失所。先知以西結看見神的榮耀離開，也在異象中看見神的榮耀回歸聖殿。

以後，他帶我到一座門，就是朝東的門。以色列神的榮光從東而來。祂的聲音如同多水的聲音；地就因祂的榮耀發光。其狀如從前祂來滅城的時候我所見的異象，那異象如我在迦巴魯河邊所見的異象，我就俯伏在地。耶和華的榮光從朝東的門照入殿中。靈將我舉起，帶入內院，不料，耶和華的榮光充滿了殿。我聽見有一位從殿中對我說話。有一人站在我旁邊。祂對我說：「人子啊！這是我寶座之地，是我腳掌所踏之地。我要在這裡住，在以色列人中直到永遠。」（結四十三1～7a）
神的榮光從東而來，地就因神的榮耀發光。神的榮耀進入聖殿，但此聖殿是以西結在異象中所看見的全新聖殿。神渴想進入祂的聖殿，神顯現之地乃神寶座之地，乃神的榮光充滿之地，也是神腳掌所踏之地。人唯有尊坐寶座的神為大，完全順服坐寶座的神，俯伏在祂腳下，才能得著神的榮耀，留住神的榮光。而以西結書四十章～四十三章所描述的聖殿，是指著耶穌基督說的。

我見殿四圍有牆。那人手拿量度的竿，長六肘，每肘是一肘零一掌。他用竿量牆，厚一竿，高一竿。他到了朝東的門，就上門的臺階，量門的這檻，寬一竿；又量門的那檻，寬一竿。
他量外院朝北的門，長寬若干。門洞的衛房，這旁三間，那旁三間。門洞的柱子和廊子，與第一門的尺寸一樣。門洞長五十肘，寬二十五肘。其窗櫺和廊子，並雕刻的棕樹，與朝東的門尺寸一樣。登七層臺階上到這門，前面有廊子。內院有門與這門相對，北面東面都是如此。他從這門量到那門，共一百肘。他帶我往南去，見朝南有門，又照先前的尺寸量門洞的柱子和廊子。門洞兩旁與廊子的周圍都有窗櫺，和先量的窗櫺一樣。門洞長五十肘，寬二十五肘。登七層臺階上到這門，前面有廊子；柱上有雕刻的棕樹，這邊一棵，那邊一棵。（結四十5～6、20～26）

以西結所看見的聖殿四圍有牆，長六肘。牆是說到分別，要分別屬神和不屬神的事物。六是人的數目，因人是第6天被創造的。耶穌基督取了人的肉身，來到地上，耶穌基督是神建造的分別線，合乎基督的才會被建造在牆內。以西結所看見的聖殿有門，門是神建造的入口，耶穌說：「我就是門，凡從我進來的，必然得救，並且出入得草吃。」（約十9）以西結看見必須登七層臺階才能入門，有東門、南門、北門三個門，表明主耶穌的心何等慈悲，祂期待各地都有人可以認識祂，得著祂榮耀的救恩，在榮耀中遇見神。從門進去，會看見廊柱上雕刻著棕樹，棕樹象徵得勝和永存的力量。耶穌基督戰勝了死亡，啟示錄一章17～18節說：「我是首先的，我是末後的，又是那存活的，我曾死過，現在又活了，直活到永永遠遠。」因此棕樹也象徵基督的得勝和永活。

廊子有柱子支撐，以西結書四十章16節和26節都提到柱上有雕刻的棕樹，表明耶穌基督用祂得勝、永存的生命，支撐並擔負神的建造。希伯來書一章3節論到基督說：「祂是神榮耀所發的光輝，是神本體的真像，常用祂權能的命令托住萬有。」耶穌基督用祂的權能，用祂得勝、永存的生命托住我們，保守我們不失腳，可以無瑕無疵、歡歡喜喜地站在榮耀的神面前，祂必成全關乎我們的事，把我們建造得完全。不管人從東門、南門或北門進入後，需要再上八層臺階，才能進入內院的門（參結四十31、34、37）。在以西結書四十章22節和26節，我們看見必須上七層臺階才能進入外院的門，當我們越往裡面進展，必須再上八層臺階，更高的臺階，才能進入內院的門。這是表明竭力追求耶穌基督，我們的靈性會往高處爬。

以下量祭壇，是以肘為度（這肘是一肘零一掌）。底座高一肘，邊寬一肘，四圍起邊高一掌，這是壇的座。從底座到下層磴臺，高二肘，邊寬一肘。從小磴臺到大磴臺，高四肘，邊寬一肘。壇上的供臺，高四肘。供臺的四拐角上都有角。供臺長十二肘，寬十二肘，四面見方。磴臺長十四肘，寬十四肘，四面見方。四圍起邊高半肘，底座四圍的邊寬一肘。臺階朝東。（結四十三13～17）

穿過內院的門，首先看到的是祭壇。先知以西結所看見的祭壇，與摩西和所羅門所建造的完全不同。這個祭壇共有四層，先是一層底座，然後是下層磴臺（大磴臺），然後是上層磴臺（小磴臺），最上面是燒祭物的供臺，有四個拐角。整個祭壇約有３公尺半高（12英尺高），約有２個人疊上去的高度，很高、很大，必須步上東邊的臺階，才能上到供臺獻祭。祭壇預表耶穌藉著永遠的靈，在十字架上將自己無瑕無疵地獻給神，祂的血能洗淨我們的良心，除去我們的死行，使我們在聖靈裡被建造成永生神的居所。這麼大的祭壇表明耶穌的犧牲何等偉大，祂所完成的救贖大工何等偉大，祂在十字架上說：成了！祂為我們成就靈魂體全備的救恩，我們可以靠著祂的血坦然進入內在的至聖所，朝見榮耀的神，得著神榮耀的同在。
從內院上到聖殿的廊子有臺階，七十士譯本提到有十級臺階。先前我提過上到外院的門有七層臺階，上到內院的門有八層臺階，現在要進入聖殿，必須先上十層臺階。因此我們一生不能停止追求神、順服神，在神裡面越進深，靈裡越升高，像先知哈巴谷所說的：「主耶和華是我的力量；祂使我的腳快如母鹿的蹄，又使我穩行在高處。」（哈三19）在以西結書四十章49節告訴我們聖殿前有兩根柱子，但以西結没有告訴我們柱子的尺寸。無尺寸的柱子象徵無限無量的支撐力量，表明耶穌基督用無限無量的力量背負神的家、建造神的家、治理神的家，我們若將可誇的盼望和膽量堅持到底，便是祂的家了。

以西結所看見的聖殿分兩部分，外殿和內殿（至聖所）。進入外殿的門寬十肘，而進入內殿（至聖所）的門寬六肘，門愈來愈窄，表明我們必須走十架窄路，在主裡愈進深，就愈受主管理，愈受主限制。別人可以你不行，別人可以隨便說話，發洩情緒，你不行；別人要去哪裡就去，你不行，必須在一切所行的事上認定主、求問主；別人可以在聚會的事上馬馬虎虎、隨隨便便，你不行，你必須把渴慕神擺第一，看重聚會，多多聚會，不停止聚會。

直到門以上，就是到內殿和外殿內外四圍牆壁，都按尺寸用木板遮蔽。牆上雕刻基路伯和棕樹。每二基路伯中間有一棵棕樹，每基路伯有二臉。這邊有人臉向著棕樹，那邊有獅子臉向著棕樹，殿內周圍都是如此。從地至門以上，都有基路伯和棕樹。殿牆就是這樣。殿的門柱是方的。至聖所的前面，形狀和殿的形狀一樣。壇是木頭做的，高三肘，長二肘。壇角和壇面，並四旁，都是木頭做的。他對我說：「這是耶和華面前的桌子。」（結四十一17～22）

以西結所看見的聖殿內部和所羅門建造之聖殿的內部不一樣。人若進入所羅門的聖殿，金碧輝煌，牆面都貼上精金，連香柏木作的壇也包上精金，所以稱作金香壇。但以西結所看見的聖殿牆面都用木板遮蔽。木板表徵耶穌的人性—耶穌那釘死、復活並升天的完美人性、完美的人格。牆上雕刻著基路伯和棕樹。基路伯有人的臉和獅子的臉，人臉象徵耶穌基督充滿愛，甘心虛己，取了奴僕的形像，成為人的樣式；獅臉象徵耶穌是猶大支派的獅子，祂已得勝，祂是君王，是萬王之王。棕樹象徵耶穌的得勝與永遠長存的力量，而基路伯代表主的榮耀和威嚴。
以西結所看見的外殿，没有金燈臺或金桌子，只看見木頭做的壇。而摩西的會幕和所羅門的聖殿，聖所裡有金香壇、金燈臺、金桌子三樣東西。以西結在外殿所看見的木頭做的壇，又被稱作耶和華面前的桌子。木頭代表耶穌的人性，壇代表禱告，耶穌成為人的樣式，在地上過著禱告的生活。耶穌天未亮就去曠野禱告，要順服神一整天為祂設定的行程；祂服事完，又退到曠野禱告。祂在客西馬尼園懇切禱告，為了要讓神的旨意成就在祂身上，祂既得以完全，就為凡順從祂的人成了永遠得救的根源。祂在十字架上，仍然在禱告：「父啊！赦免他們，因為他們所作的，他們不曉得。」如今祂在天上作代求的工作。
木頭做的壇放在至聖所門口，表明禱告是進入至聖所的方法。至聖所是神彰顯祂榮耀的地方，我們靠著耶穌的血，藉著禱告，才能進入至聖所，與榮耀的神面對面相交。這壇又是耶和華的桌子，桌子象徵耶和華讓耶穌基督成為我們的食物，我們可以與神一同坐席，吃主、喝主，享受基督，享受主的同在，使身心靈得滿足，靈裡重新得力，有力量順服神。以西結看見的聖殿裡，壇與桌子合而為一，乃是象徵耶穌基督。因此，以西結所看見的神的榮光回歸聖殿，不是神要人再造一個外在可見的殿讓祂居住，祂的榮光要住在耶穌基督裡面，讓人看見耶穌所言所行和耶穌本人，就看見神的榮耀和父獨生子的榮光。

祂又帶我由北門來到殿前。我觀看，見耶和華的榮光充滿耶和華的殿，我就俯伏在地。耶和華對我說：人子啊！我對你所說耶和華殿中的一切典章法則，你要放在心上，用眼看，用耳聽，並要留心殿宇和聖地一切出入之處。（結四十四4～5）

先知以西結看見耶和華的榮光充滿耶和華的殿，就在神的榮光中俯伏在地。神叫以西結要將一切典章法則放在心中，用眼看、用耳聽，不要違背神的典章法則，完全順服神。順服是保持神榮耀同在的祕訣。我們必須把神的命令放在心上，用眼看主，單單注視榮耀的神，不要陷入眼目的情慾，讓世上的人事物模糊了焦點。我們必須用耳聽神的道和聖靈微小的聲音，不要道聽塗說，不聽世俗的八卦和老婦荒渺的話語，步步跟隨主，遵行神的道，按著聖靈恩膏的教訓住在主裡面，才能一直活在榮光中。
以西結書四十四章10節提到有利未人遠離神、隨從偶像，神說：「他們不可親近我，給我供祭司的職分。」（結四十四13）人失去君尊祭司的職分，無法親近神，意味著無法看見神的榮耀，無法得著神榮耀的同在，這是一種非常大的損失，無法彌補。所謂「偶像」，就是使人對神的熱情減退的因素，使人對親近神失去興趣的人事物，以別的代替耶和華的，他們的愁苦必加增；結果這些隨從偶像的人，成為以色列家罪孽的絆腳石。但感謝神，我們看見利未人撒督的子孫，忠心地看守聖所，他們可以親近神、事奉神，侍立在神面前。
我們是有君尊的祭司，靠著耶穌的血，坦然無懼地親近神，浸泡在神榮耀的同在中，與神面對面親嘴，與神建立愛的親密關係。從那無法形容的神榮耀的同在中，湧出工作與事奉的智慧和能力。藉著親近神、專注於神榮耀的同在，我們發現主的軛是容易的，主的擔子是輕省的，事奉神是神給我們的恩典。耶穌的事奉源自於祂與父神有親密關係，祂與父神合而為一，因此衪的事奉顯出神的榮耀來。

在迦拿的婚宴裡，葡萄酒没有了，這對新郎、新娘而言，是一件很尷尬、没面子的事，因此馬利亞告知耶穌，她知道耶穌有辦法解決難題。但耶穌說：「我的時候還没有到。」耶穌行事，不照自己的意思，祂在約翰福音五章19節說：「子憑著自己不能作什麼，唯有看見父所作的，子才能作，父所作的事，子也照樣作。」接下來祂又說：「我不求自己的意思，只求那差我來者的意思。」（約五30）因此耶穌没有答應馬利亞要解決缺酒的問題。
但馬利亞對耶穌有信心，知道祂不會袖手旁觀，所以對用人說：「祂告訴你們什麼，你們就作什麼。」照猶太人潔淨的規矩，婚宴場地的門口擺著六口石缸，裡面盛滿了水，讓來參加筵席的客人可以洗手再吃筵席。由於客人多，石缸的水已被用掉不少。耶穌對用人說：「把缸倒滿了水。」於是用人倒滿水，直到缸口。然後耶穌又對用人說：「現在可以舀出來，送給管筵席的。」這些用人也很順服，一句話也没說，就照耶穌的吩咐行了。管筵席的人一喝，發現是上好的酒，勝過剛喝完的那些酒。約翰福音二章11節說：「這是耶穌所行的頭一件神蹟，是在加利利的迦拿行的，顯出祂的榮耀來，祂的門徒就信祂了。」因著耶穌對神的順服，和用人對耶穌的順服，就讓神的榮耀彰顯出來，也使門徒信服耶穌。我們若時刻順服神，按著神的時間表，做神要我們做的事，也會讓神的榮耀藉著我們彰顯出來，影響別人來信靠耶穌。

神藉著主耶穌行神蹟、醫治病人，讓神的榮耀彰顯出來，不但病人歸榮耀給神，連看見的人也歸榮耀給神。耶穌事奉的能力源自祂與天父有親密的關係，祂身上一直有天父榮耀的同在，祂一直與天父有緊密的連結，因此祂告訴門徒枝子要連結於葡萄樹的比喻。
我是真葡萄樹，我父是栽培的人。凡屬我不結果子的枝子，祂就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更多。現在你們因我講給你們的道，已經乾淨了。你們要常在我裡面，我也常在你們裡面。枝子若不常在葡萄樹上，自己就不能結果子；你們若不常在我裡面，也是這樣。我是葡萄樹，你們是枝子。常在我裡面的，我也常在他裡面，這人就多結果子；因為離了我，你們就不能做什麼。人若不常在我裡面，就像枝子丟在外面枯乾，人拾起來，扔在火裡燒了。你們若常在我裡面，我的話也常在你們裡面，凡你們所願意的，祈求，就給你們成就。你們多結果子，我父就因此得榮耀，你們也就是我的門徒了。（約十五1～8）

枝子常在葡萄樹上，一直與葡萄樹連結，自然會結出果子。栽培者會剪去不結果子的枝子，修剪會結果子的枝子，使枝子可以結果子更多。天父是栽培的人，主耶穌是真葡萄樹，我們是枝子，我們若天天花時間親近主、等候主，一整天用信心與主連結，住在主裡面，照主所說的去說，照主所行的去行，時刻順服主，按著主的心意禱告、祈求，主就成全我們的心願，讓我們多結果子，叫天父得榮耀，也讓神的榮耀從我們身上彰顯出來。枝子若不連結於葡萄樹，就必枯乾，結不出果子。同樣地，我們若不住在主裡面，與主緊緊連結，靈命就會枯乾，結不出果子，天父也得不到榮耀。神的榮耀必須藉著時刻住在主裡面的人發表出來，而一個人要時刻住在主裡面，必須對主有絕對的信心，用信心與主親密地連結。
英國有名的神醫佈道家史密斯．維格氏维爾，與主耶穌有親密的連結。有位牧師與史密斯在禱告室裡一起禱告，結果他雙手雙腳跪著、爬著，從禱告室出來，說道：「神太豐富了！」他整個人被神豐盛的榮耀震攝住。史密斯身上有神榮耀的同在，神榮耀的權能藉著他的服事彰顯出來。

在一次聚會中，有一位女士，嚴重的坐骨神經痛影響到她的腳。史密斯告訴她：「起來跑！」史密斯推動她時，她還三心二意，不十分情願。史密斯拉著她跑，她則緊緊抓住史密斯，後來，神的大能降下來，那位女士就完全得醫治。此後幾晚的聚會，她都拒搭電車，靠自己的雙腳走到會場。基督徒如果渴望見到神榮耀的彰顯，就必須對自己所信服的真理有所回應。

史密斯對於信心的見解十分簡單：就是要有「絕對的信心」。他不相信神會特別偏愛誰。就拿新約聖經的例子來說，雖然約翰被公認是受主「特別寵愛」的門徒。但根據史密斯的解釋，約翰絕不是因為靠在耶穌的懷中，才成為特別受寵愛的門徒。約翰得到主的寵愛，乃是因為他跟主建立了特殊的關係，因為他「特別仰賴主」。

史密斯常常這樣強調：「每一個人相信神的程度都不同，神就是因為你的信心與眾不同，因此祂越過一百萬人，特地來膏抹你。」神不會特別偏愛誰，只藉著真心信賴祂的人彰顯出祂的榮耀。有許多書試圖分析史密斯特殊能力的祕訣，其實答案非常簡單，他那偉大的信心來自於他與耶穌基督的親密關係。

史密斯．維格氏維爾非常看重希伯來書十一章6節的話：「人非有信，就不能得神的喜悅，因為到神面前來的人必須信有神，且信祂賞賜那尋求祂的人。」他個人十分相信，没有信心絕對不可能討神喜悅。因此，他靈命的每一個層面都很注重信心。

讓我們用信心追求神榮耀的同在，用信心住在主裡面，用單純的信心與主連結，用絕對的信心順服主，必能結出果子，叫天父得榮耀。司布真說：「一個以神的榮耀為其唯一目標，使其餘萬事皆向此目標屈身俯伏的人，就是尊榮主的人。」我們的標竿就是神的榮耀，我們要追求神的榮耀，天天被神的榮耀充滿；也要住在榮耀中，傳揚榮耀的福音，為主多結果子，叫天父得榮耀。
如果我們的福音蒙蔽，就是蒙蔽在滅亡的人身上。此等不信之人被這世界的神弄瞎了心眼，不叫基督榮耀福音的光照著他們。基督本是神的像。我們原不是傳自己，乃是傳基督耶穌為主，並且自己因耶穌作你們的僕人。那吩咐光從黑暗裡照出來的神，已經照在我們心裡，叫我們得知神榮耀的光顯在耶穌基督的面上。我們有這寶貝放在瓦器裡，要顯明這莫大的能力是出於神，不是出於我們。我們四面受敵，卻不被困住；心裡作難，卻不致失望；遭逼迫，卻不被丟棄；打倒了，卻不致死亡。身上常帶著耶穌的死，使耶穌的生也顯明在我們身上。因為我們這活著的人是常為耶穌被交於死地，使耶穌的生在我們這必死的身上顯明出來。這樣看來，死是在我們身上發動，生卻在你們身上發動。（林後四4～12）
基督本是神的像，保羅傳基督耶穌是主，不但自己作基督的僕人，降服於主，也為了耶穌的緣故，作眾聖徒的僕人。他曾在哥林多住了一年零六個月，將上帝的真理、耶穌基督榮耀的福音傳給哥林多人。但有些人被世界的神弄瞎了心眼，無法領受基督榮耀的福音。但那些信從耶穌的人，得知神榮耀的光顯在耶穌基督的面上。當人用單純的信心尋求主的面，親近耶穌、等候耶穌時，會被帶進神榮耀的光中，活在榮耀中，因為那吩咐光從黑暗裡照出來的神，已將榮耀的真光照在尋求主面的人心中，驅走一切黑暗。創世記提到神說要有光就有光，神就將光暗分開了。如今，光是發自主的面龐，因此要勝過黑暗、罪惡、肉體，最好的方法就是尋求耶穌基督的面，接受神榮耀的光。一個人更多來尋求主，敞著臉看見神榮耀的光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，越來越彰顯出神榮耀的形象來，生命煥然一新。

在哥林多後書四章7節，保羅說：「我們有這寶貝放在瓦器裡，要顯明這莫大的能力是出於神，不是出於我們。」神的榮耀是寶貝，耶穌基督是寶貝，神榮耀的光顯在耶穌基督的面上，真是寶貝加寶貝；這寶貝就在我們裡面，神的榮耀就在我們裡面，會發出莫大的能力，使我們在四面受敵的情況下，不但不被困住，還可以大唱得勝凱歌。當我們心裡作難時，回到裡面瞻仰神的榮臉，看見神榮耀的光，內心不但不失望，反而充滿榮耀的盼望。保羅常遭逼迫卻不被榮耀的神丟棄，曾被石頭打倒，卻不致死亡，因神榮耀的權能使他站立起來，他就繼續去傳福音。那些以神的榮耀為目標的人，常為耶穌被交於死地，被交於不容易的環境。他們完全向主降服，在主死的形狀上與主聯合，身上常帶著耶穌的死，結果他們也得以在主復活的形狀上與主聯合，使耶穌的生在必死的身上顯明出來，讓神的榮耀藉著他們彰顯出來，影響別人來得著耶穌的生命。

所以，我們不喪膽。外體雖然毀壞，內心卻一天新似一天。我們這至暫至輕的苦楚，要為我們成就極重無比、永遠的榮耀。（林後四16～17）

我們以神的榮耀為目標。我們要得著極重無比永遠的榮耀。因此在至暫至輕的苦楚中，我們繼續追求榮耀的神，在神行審判的路上等候神，接受神的光照，調整自己，放下自己的意思，以神的意思為我們的心意，絕對順服神，相信萬事互相效力，這至暫至輕的苦楚也要為我們效力，使我們能得著極重無比永遠的榮耀。
蓋恩夫人說：「為了要煉淨隱藏在我們裡面那些自愛的毛病，有時一段長時間的苦難是必須的…要用忍耐將自己武裝起來，讓煉淨的工作可以逐漸地完成，不需要用力，只需安靜降服。人裡面的每項改變都是藉著一個新的考驗，藉此來試驗這人的信心和愛心。如果以愛和順服來接受考驗，這項考驗會幫助人的靈魂趨向完全…許多的安慰都要過去，除了在完全的棄絕裡，在寶貴的十字架的愛裡，人是找不到真正且存到永遠的安慰的。不歡迎十字架的人是不歡迎神的人。我蒙起我的眼睛來相信神，神是，那就夠了。在神裡面靈魂所享有的自由是何等大啊！當所有的己從人身上被拿走時，所剩下的只有神。」神實在藉著至暫至輕的苦楚，為我們成就極重無比的榮耀。
《榮耀的光輝》這本書的主角羅炳森師母，是一個追求神榮耀同在的聖徒。她尋求神的步驟：1）在神的光中看見自己生命的貧乏、無用與無能。2）學習傾聽神的聲音，不斷地追求聖靈充滿，多多地查考聖經，也多多地服在神的手下，堅忍不拔地禱告，堅持到底，定意讓己生命完全死掉;藉著基督的血，讓老舊而有罪的本性得著榮耀的潔淨。3）向神絕對的奉獻，勇敢地踏入信靠順服神的生活。

她繼續不斷地禱告並順服，向神祈求道：「讓我死去！」有一天晚上，她把椅子擺在爐門前，就在旁邊跪下禱告。忽然，她裡面的禱告停止了！甚至連一點聲音也沒有了！這時，她的全人被籠罩在神榮耀的寂靜中！
她說：「我只意識到主自己，全人消失在主的同在中。這是一個何等大的奥祕—神真實的同在臨到我，在這奇妙的經歷裡，我只有俯伏在神面前。我覺得我的神住了進來並除滅了我。我的心思似乎什麼也不想了，我的靈彷彿被提到九霄雲外去了。」後來，主向她解釋那個重要的夜晚所發生在她身上的事，就是「基督內住」的奧祕。羅炳森師母所得著的，我們也可以得著。讓我們追求主自己，被主的榮耀更多充滿。當然，這不是有一次經歷就得以完全，乃是一生的追求。我們一生要以神的榮耀為標竿，一言一行要讓內住的基督管理，讓神的榮耀佔有我們的意志、思想、感情，讓神的榮耀支配我們的全人、全生命、全生活，直到得著那極重無比永遠的榮耀。

18

