劉牧師講義——神的榮耀（4）

神的榮耀（4）耶穌基督
所羅門做完了耶和華殿的一切工，就把他父大衛分別為聖的金銀和器皿都帶來，放在神殿的府庫裡。……祭司將耶和華的約櫃抬進內殿，就是至聖所，放在兩個基路伯的翅膀底下。……當時，在那裡所有的祭司都已自潔，並不分班供職。他們出聖所的時候，歌唱的利未人亞薩、希幔、耶杜頓，和他們的眾子眾弟兄都穿細麻布衣服，站在壇的東邊，敲鈸、鼓瑟、彈琴，同著他們有一百二十個祭司吹號。吹號的、歌唱的都一齊發聲，聲合為一，讚美感謝耶和華。吹號、敲鈸，用各種樂器，揚聲讚美耶和華說：耶和華本為善，祂的慈愛永遠長存！那時，耶和華的殿有雲充滿，甚至祭司不能站立供職，因為耶和華的榮光充滿了神的殿。（代下五1、7、11～14）
所羅門王建造耶和華的殿，是根據他的父親大衛王給他的藍圖，大衛說：「這一切工作的樣式都是耶和華用手劃出來使我明白的。」（代上廿八19）因著大衛王和所羅門王的順服，讓聖殿得以落成，代表神的同在的約櫃也被安置在至聖所。祭司和利未人存敬畏神的心潔淨自己，當他們一齊發聲，聲合為一，讚美感謝神，揚聲讚美神說：「耶和華本為善，祂的慈愛永遠長存。」結果神的榮耀顯降，神的榮耀有重量，有可能擊倒了祭司，使祭司俯伏在地，不能站立供職，神的榮光充滿聖殿。所羅門所建造的聖殿，成為神的居所，但神的心並不滿足。
耶和華如此說：天是我的座位；地是我的腳凳。你們要為我造何等的殿宇？哪裡是我安息的地方呢？耶和華說：這一切都是我手所造的，所以就都有了。但我所看顧的，就是虛心痛悔、因我話而戰兢的人。（賽六十六1～2）
神說：「你們要為我造何等的殿宇？哪裡是我安息的地方呢？」那麼神究竟想住在哪裡呢？祂想住在虛心痛悔的人心中，祂想住在因神的話而戰兢的人心中。因此神差派施洗約翰來傳道說：「天國近了，你們應當悔改。」許多人因著施洗約翰傳講神的話，而恐懼戰兢、虛心痛悔。施洗約翰也見證耶穌是神的羔羊，除去世人罪孽的，告訴人耶穌是神的兒子。那些虛心痛悔，承認耶穌是神的兒子，接受耶穌除去罪孽的救恩，心被羔羊的血洗淨的人，就成為神所選定的居所，是神真正能安息的地方。神想住在人裡面，因此耶穌虛己，成了肉身，讓神來居住。
道成了肉身，住在我們中間，充充滿滿的有恩典、有真理。我們也見過祂的榮光，正是父獨生子的榮光。（約一14）
父獨生子的榮光——基督自己，不只是一個崇高的理念，也不只是一個力源。耶穌基督成了肉身，具像化，讓人們可以看見。而看見耶穌，就是看見神，看見神的榮光。在原文裡，約翰所用的「榮光」希臘字是δόξα，在約翰福音出現了19次，多過其他福音書，而路加福音用了13次。約翰福音用其動詞δοξάζω「榮耀」一字23次，而路加福音只用了9次，這是約翰的主題之一。但很有趣的是約翰從未在他的福音書裡提到登山變像的事，雖然他當時也在場，其他三卷福音書都提及此事。可能他那麼多年住在主裡面，想到主的榮光時，更多想到主在我們裡面，想到基督内住的榮光，而不是變化山上外顯的榮光。

「住在我們中間」原文是「支搭帳幕在我們中間」，啟示錄提到神永恆的同住，採用的詞句是「神的帳幕在人間」（啟廿一3）；所以約翰用了當年神在摩西會幕裡顯現祂的榮光，來提到主進入肉身，住在我們中間，就像活動的會幕，神的榮光彰顯在祂身上。

猶太人用「舍吉拿Shekinah」（原來是「住」的意思），來說到耶和華的榮光顯現在聖殿裡，這個字跟帳幕的希伯來字是相關的字。約翰似乎要向他的讀者表明，那多次在曠野、在聖殿裡，向百姓顯現的舍吉拿Shekinah，也就是耶和華的榮光，現在豐滿且完全地彰顯在拿撒勒人耶穌身上。耶穌並不廣告祂的榮光，祂也不需要；祂的榮光將要表現在祂所言、所行的事上（參約二11），最後要表現在十字架與復活上（參約十二23~28）。
耶穌不但彰顯出神的榮光，而且充充滿滿的有恩典、有真理。原本神的榮光威嚴可畏，但因著耶穌滿有恩典，就會使人想靠近祂，想追求父獨生子的榮光，想得著神榮光的蔭庇。耶穌就是真理，因祂自己說：「我就是道路、真理、生命，若不藉著我，沒有人能到父那裡去。」（約十四6）耶穌的真理把我們帶進神的榮光中。我們愛慕真理、遵行真理、活出真理，才能活在榮光中。

聖靈就把耶穌催到曠野裡去。祂在曠野四十天，受撒但的試探，並與野獸同在一處，且有天使來伺候祂。約翰下監以後，耶穌來到加利利，宣傳神的福音說：日期滿了，神的國近了，你們當悔改，信福音。（可一12～15）
耶穌在曠野40天禁食禱告，靠著神榮耀的權能和神的話，得勝魔鬼的試探，路加福音四章14節說：「耶穌滿有聖靈的能力，回到加利利。」馬可福音一章14節告訴我們，耶穌來到加利利，宣傳神的福音說：「日期滿了，神的國近了，你們當悔改，信福音。」悔改、信福音是進入神的榮光的第一步。
美國有個教會，他們當中有些人是因著家庭背景和傳統因素而上教會。有個主日他們請了一位傳道人去早堂崇拜講道，傳道人在讚美敬拜時，感受到神厚重的同在，幾乎令人難以呼吸。負責帶敬拜的弟兄姐妹們，掙扎著想要繼續他們的事奉，但他們的眼淚汩汩流下，影響視線，音樂愈發難以持續彈奏，最後，神的同在強烈到他們無法繼續彈唱，帶領音樂崇拜的人在鍵盤前流淚哭泣。傳道人對他太太說：「你去繼續領我們朝向神。」傳道人覺得整個氣氛令人想起以賽亞書第六章，撒拉弗呼喊說：「聖哉！聖哉！聖哉！萬軍之耶和華，祂的榮光充滿全地。」神在這裡！這是毫無疑問的，祂豐盛的榮光一直在充滿，直到誠如以賽亞所看見的充滿全殿。當時空氣彷彿稀薄得令人無法呼吸，似乎缺氧，啜泣之聲劃過會場。
就在此時，牧師轉向傳道人說：「你準備好上台講道了嗎？」傳道人說：「牧師，我很害怕步上講臺，因為我感受到神正要行奇事。」牧師說：「我覺得應該讀歷代志下第七章14節，我有從神來的話。」傳道人淚流滿面地點頭同意，並說：「去！去！」

牧師並非一個外向的人，實質上，他是一個內斂的人，所以，當他起身走向講臺時，可看出他正在發抖。就在那時，傳道人感到有事即將發生，就從前排直走到會堂的後面，站在音控室旁邊，他知道神要行某些事，只是不知會如何發生？牧師步上講臺，打開聖經，安靜地讀出歷代志下七章14節：「這稱為我名下的子民，若是自卑、禱告、尋求我的面、轉離他們的惡行，我必從天上垂聽，赦免他們的罪，醫治他們的地。」然後，他闔上聖經，以顫抖的手抓住講臺的邊緣說：「神對我們所說的話是：停止追求祂的福祉，要單單追求祂自己，我們不要再追求祂的手，乃要尋求祂的面。」

那時傳道人聽到宛如打雷的回聲貫穿整棟建築物，牧師被向後推出約十呎，正好把他和講臺分開。當他被向後擲出時，講臺向前倒，前面所插美麗的盆花掉落地上，但講臺在打到地面時，已裂為兩半，彷彿被雷擊一般。就在那時，神臨在的戰兢恐懼充滿會場。

傳道人迅速地從會堂後面走向麥克風前說：「如果你們不曾留意到，我要告訴你們，神正在這裡，牧師沒事。」牧師倒地兩個半小時後方能起身，雖已過兩個半小時，但仍需招待的弟兄扶著他，當時藉著他輕微顫抖的雙手可看出他仍有氣息。當這一切發生時，招待人員立刻跑向前察看牧師的情況，並拾起分裂為二的講臺，其他的人根本沒去理會裂為兩半的講臺，因為大家都全神貫注在天堂的綻開。
神的榮耀襲擊那地方，彷彿某種炸彈爆開了，人們開始流淚哭號。傳道人說：「假如你尙未達到你應該有的地步，這是讓神重新調整自己的好時刻。」講臺一發出呼召，人們紛紛擁向前，大家擠成一堆，向神懺悔之聲和諧悅耳。小孩子們也在認罪悔改，人們跪著、站著、俯伏著，沉浸於神的同在裡。神的榮耀與能力是如此強烈，以致人們開始覺悟受洗的必要性。人們在認罪懺悔後，一個個地經歷神的同在與榮耀，接著他們要求受洗。傳道人很為難，他看見牧師仍躺在地上，一些達官貴人走向他說：「我必須受洗，告訴我該怎麼做？」兩個半小時過去了，躺臥在地的牧師只能搖動手指，向長執們示意將他攙扶到他的辦公室。同時，這群人不斷地詢問傳道人他們能否受洗？身為受邀的傳道人，他不能自作決定，所以他派人去牧師辦公室，請示牧師是否願授權交辦施洗事宜。

傳道人一次又一次地呼召，數以百計的人來到臺前，愈來愈多的人來要求受洗。但傳道人差去牧師辦公室的人都没有來回覆。傳道人看見資深的助理牧師，就告訴他：「你去請示牧師，他對施洗的事要如何處理，我差去請示的人没有一個人回來答覆我。」這人探頭進牧師辦公室，震驚地看見牧師仍在主前臥倒在地，每一位被差去的人也都躺臥在地，在神面前流淚悔改。他很快地回來回報所見的景象，並說道：「我可以去問他，但假如我走進那個辦公室，我可能也回不來了。」傳道人聳聳肩同意助理牧師的看法，說道：「我想為他們施洗應該沒問題！」於是開始為人們施洗，作為他們在神面前悔罪的表徵，結果花了數小時的時間為大群的人們施洗。愈來愈多的人擁入，因為早堂崇拜的人還在，車子在教會外面停得到處都是。
當人們開車進停車場時，他們已感受到神強烈的同在，有些人便開始情不自禁地流淚，卻不知道到底發生了什麼事。有些人走出汽車，蹣跚搖擺地幾乎無法走過停車場；有些人走進教堂就倒在門內的地板上，招待人員必須把這些無法自主的人們拖離門邊，拉到走道上，以免堵住進口。其他的人試著盡力走到走道的半途就躺下了；有些人走到玄關就俯伏在地認罪悔改。有些人能走進會堂，但大多數人都顧不得找座位，直接走向聖壇。無論他們做什麼或走多遠，很短的時間內，他們便開始流淚悔改。當天根本沒有任何的講道，也沒有音樂，只有一件事在那一天發生，就是神的榮耀彰顯。當時人們所能做的事就像以賽亞一般，當以賽亞看見主高居寶座時，他從內心深處哭號著說：「禍哉！我滅亡了，因為我是嘴唇不潔的人，又住在嘴唇不潔的民中，又因我眼見大君王萬軍之耶和華。」（賽六5）惟願那施恩叫人懇求的靈澆灌全地，願神的榮耀大大顯降在教會，使神子民的心甦醒過來，真實歸向神，竭力追求認識神。
有人聲喊著說：在曠野預備耶和華的路，在沙漠地修平我們神的道。一切山窪都要填滿，大小山岡都要削平；高高低低的要改為平坦，崎崎嶇嶇的必成為平原。耶和華的榮耀必然顯現；凡有血氣的必一同看見；因為這是耶和華親口說的。（賽四十3～5）
悔改預備了主的道，修直了人們心裡的路。悔改塡滿了人心每一個低窪之處，剷平了人們的生命中高傲之處；悔改使人能看見神的榮耀。事實上，人不可能沒有悔改就與神同在。悔改開啟了追求神榮耀的門，悔改建立了一條通向神的路，使神的榮耀得以蒞臨。當施洗約翰修平了路時，耶穌就來到他那裡。基督徒要真實悔改，完全轉向神，向神降服，全心追求神榮耀的同在。我們所說、所做的一切，都當倚靠神榮耀的同在，也應該源自神同在的權能。我們主要的動機應是「我如此做是為了神的榮耀，也是由於神的心意。」
有的基督徒喜歡為神做事，卻不追求神，對神自己沒興趣。很多時候，人們活在比神所要他們活的層次還低之處，所以當榮耀的神忽然顯現時，人們被嚇壞了，大部分的人都沒有準備好要看見神的榮耀顯現。基督徒不能只是尋求外在的祝福，要全心尋求神自己，像摩西一樣禱告說：「求你顯出你的榮耀給我看。」摩西的禱告在1500多年後應驗了，彌補他當年只看見神的背的遺憾。
耶穌又對眾人說：「若有人要跟從我，就當捨己，天天背起他的十字架來跟從我。因為，凡要救自己生命的，必喪掉生命；凡為我喪掉生命的，必救了生命。人若賺得全世界，卻喪了自己，賠上自己，有什麼益處呢？凡把我和我的道當作可恥的，人子在自己的榮耀裡，並天父與聖天使的榮耀裡降臨的時候，也要把那人當作可恥的。我實在告訴你們，站在這裡的，有人在沒嘗死味以前，必看見神的國。」說了這話以後約有八天，耶穌帶著彼得、約翰、雅各上山去禱告。正禱告的時候，祂的面貌就改變了，衣服潔白放光。忽然有摩西、以利亞兩個人同耶穌說話；他們在榮光裡顯現，談論耶穌去世的事，就是祂在耶路撒冷將要成的事。彼得和他的同伴都打盹，既清醒了，就看見耶穌的榮光，並同祂站著的那兩個人。二人正要和耶穌分離的時候，彼得對耶穌說：「夫子，我們在這裡真好！可以搭三座棚，一座為你，一座為摩西，一座為以利亞。」他卻不知道所說的是什麼。說這話的時候，有一朵雲彩來遮蓋他們；他們進入雲彩裏就懼怕。有聲音從雲彩裡出來，說：「這是我的兒子，我所揀選的，你們要聽祂。」聲音住了，只見耶穌一人在那裡。當那些日子，門徒不提所看見的事，一樣也不告訴人。（路九23～36）
摩西求看神榮耀的禱告蒙應允的時辰，是耶穌在地上傳道的後期。那一天，耶穌帶著3個門徒上了一座山，上到頂端。當時耶穌已經告訴這些認定祂是基督的門徒，祂要上耶路撒冷受長老、祭司長、文士許多的苦，並且被殺，第3日復活。耶穌要預備門徒的心，讓他們看見祂復活的榮光，好面對即將來臨的十架苦難。耶穌站在山頂禱告時，面貌改變了，全人發出了奇妙的榮光，連衣服也潔白放光。
「放光」的希臘字ἐξαστράπτω，表示如閃電一樣的光芒、閃爍明亮。但3個門徒打盹、睡著了，耶穌基督在没有人看見的情形下，把祂的榮耀顯現出來。當時神榮耀的光輝籠罩著整座山，今天我們稱那山為「變像山」。就在那時候，好像主說：「請米迦勒、加百列兩位天使長，去把摩西接來，現在是他看見我榮耀的時候了。」在天堂的走廊上，他們把雅各天梯清一下，把它伸到地上，於是摩西走進了一個地方，是他從來沒有去過的——神給祂百姓的應許之地。摩西在世時，被神判定只能站在約但河旁的曠野地，遙望應許之地，而不能進入其中。他曾經向神禱告要看見神的榮耀，但他不能見到，神的手遮掩著他。這一天，就在他死後1500多年，他求看神榮耀的禱告，日夜不停地在神的耳中迴響，神應允了他的禱告，讓他看見神榮耀的顯現，他與散發出神榮光的耶穌，談論在耶路撒冷將要成就的事。
你要知道，在你死後，你的禱告仍然活著。因為過去1500多年摩西的禱告持續在說：「求你顯出你的榮耀給我看！求你顯出你的榮耀給我看！」直到它打動了神的心，神必須安排一個屬天的約會，定一個日子，讓永恆和有限的時間、空間相遇。至於這3個睡著了的門徒，他們因摩西的禱告而受益，但他們落入了一禱告就想睡覺的陷阱內。摩西那天來到了變像山，見到神榮耀的揭開。當他要離去時，門徒終於醒過來，看見耶穌的榮光，也看見在榮光裡顯現的摩西和以利亞。彼得對耶穌說：「夫子！我們在這裡真好，可以搭三座棚，一座為你，一座為摩西，一座為以利亞。」但天父從天上攔阻說：「不！這還不是我所要給你們的，你們還没有看見我所要給的呢！」有聲音從雲彩裡出來說：「這是我的兒子，我所揀選的，你們要聽祂。」聲音住了，只見耶穌一人在那裡。耶穌必須踏上十架窄路，為人捨己，死在十架上，然後從死裡復活、升天，將聖靈澆灌下來。聖靈要帶下神榮耀的同在，神的榮耀要藉著聖靈充滿人，使人在靈裡看見耶穌的榮光。但只有甘心捨己，甘心為主喪掉自己、喪掉生命，絕對聽從主的人，才能更多被神榮耀的靈充滿。耶穌說：「若有人要跟從我，就當捨己，天天背起他的十字架來跟從我。」
許多現代的聖徒，花時間尋找得著神榮耀的捷徑，但有好些人希望不花代價就能有收穫。然而要更多被神的榮耀充滿，必須花時間、付代價追求，必須天天捨己，放下自己的想法、計劃、願望、喜好；我們死的愈多，就愈靠近神的榮耀。我不知道你對神的認識有多少，但是如果你願意向己生命死去，神就會把祂自己愈多的啟示給你。使徒保羅在哥林多後書十二章2節說他認得一個人（其實是他自己），被提到第三層天去。保羅不是僅僅在頭腦裡知道有關神的事，他是真認識神的人。他怎能有這樣與主親密的關係呢？他說：「我是天天死。」（參林前十五31）當人願意向己死，得以在神的榮耀裡看見神、認識神時，就找到了所有能力的真正源頭。在神的榮耀裡，所有的肉體都得死去，但是同時發生的是，在神的榮耀裡，靈魂永遠活著。你的靈魂可以如願地永遠活著，但是你的肉體必須死去。容我這樣說：你的肉體攔阻了神的榮耀。摩西的神今天願意把祂自己顯明給你，但這不是一個「廉價」的祝福，你必須天天向己死，你死得愈多，神愈能親近你，向你彰顯祂的榮耀。
神要建造榮耀的教會，祂降下聖靈的火，要把不是從祂而來的統統燒掉，不過，除肉體之外，你是不會有什麼損失的。神並不是尋找宗教人士，祂是在尋找追求祂榮耀的人，祂要那些「要祂自己」的人，那些「要施恩者過於恩賜」的人。我們可以尋求神的恩賜，尋求外在的東西與福氣，神也會給。但我們也可以禱告說：「父啊，我們不是只要恩賜、福氣或其他東西，我們要你與我們聯合！開我們的眼，觸摸我們的心！主啊，改變我們！我們對自己的光景不滿意，我們知道如果我們能先被改變，我們的家庭、我們的國家就能被改變。」
有個姐妹一直忙著火熱地服事主，無瑕顧及自己的靈命。後來主光照她，讓她明白，她最大的需要是讓老我死去，生命被主改變。於是她開始為自己禱告，說：「主啊！改變我！不是改變別人，不是改變我的丈夫，不是改變我的孩子，乃是改變我。」她開始花時間安靜等候神。
有一天，吃晚飯的時候，將上大學的大女兒突然說：「我再也不想聽您那些大道理了。您知道嗎？當您開始說教的時候，音調就變了。只要您一開口說話，我就知道您要說些什麼。」這個姐妹輕輕推開椅子，回到臥房中，倒在床上哭起來，問神說：「這一次您要教導我什麽？」她的大女兒自小便是一個獨立性很强的孩子，對自己的事從不假手於他人。小學二年級的時候，便參照百科全書來排列餐桌的座位；六年級時在全國閱讀比賽中，得到全六年級的冠軍。她那種「媽，我自己會作」的性格，是與生俱來的，但始終還是在媽媽的指導之下。如今她已到18歲法定的年齡，這對她會有什麼變化？姐妹悲痛地禱告著：「主啊，不是要改變大女兒，我知道她還是一個孩子，需要摸索著找尋她的出路，求主改變我！使我成為合你心意的母親。喔，神啊，我知道她正在成長。指示我，求你使我知道應當如何改變！」

她一方面多花時間安靜等候神，讓神自己作工在她身上，另一方面她讀到彼得前書三章1～2節「你們作妻子的，要順服自己的丈夫，這樣，若有不信從道理的丈夫，他們雖然不聽道，也可以因妻子的品行被感化過來，這正是因看見你們有貞潔的品行，和敬畏的心。」這些經文給了她一些提醒，她決定不再作一個說教的母親，保持安靜。她心想：如果一個不聽道的丈夫，可以因妻子的品行被感化過來，那麼一個不想聽母親說教的女兒，也可以因母親的品行被感化過來。她不再對女兒提供任何意見，只是繼續禱告。
當然那段時間大女兒的日子也不好過。她剛上大學，頭幾個禮拜常常獨坐斗室，在宿舍裏咬緊牙根地把眼淚往肚子裡吞，決定不打電話告訴家人自己感到孤單，她決心要自立。當第一個孩子成長到18歲，決定要割斷圍兜帶子的時候，作父母的（特別是母親）心靈中，所受到的創傷很深。其實父母與子女都會受創傷，只不過父母的傷口較深，且難以痊癒。放手讓大女兒自己發展，是姐妹一生中最傷痛的一個經歷。

過了那可怕的6個月，到第二年的2月時，姐妹長期的靜默，開始產生了果效。在這一段時間裡，姐妹並沒有關心女兒，只是定睛於主，要主來改變自己。姐妹在2月第一次去學校看女兒的時候，正是學校為紀念創辦人而放假的那一週。姐妹和女兒以及女兒結交的男朋友一起吃飯時，姐妹坐在那裡，竭力使自己像啞吧一樣不說話，只聽女兒對她的男朋友謹慎小心地解說：「我媽媽對這件事是這樣看法……，她對那件事的觀點是這樣……」這時姐妹看出來彼得前書三章1～2節的經文，已經發生了果效。回家後，姐妹繼續求主改變自己，花時間安靜等候神。她默默的讓神來改變自己的14個月裡，所產生出來最令人驚異而興奮的事，是隔年她生日那一天，收到大女兒寄來的一張生日賀卡，上面寫著：「獻給我親愛的媽媽——在她的沉默中，給了我太多、太豐富的啓示。」
過了幾年，有位護理師告訴這個姐妹說：「我在基督徒醫護人員退修會中，和你的大女兒交通，她說她的生活哲學是從你那兒學來的。」這個姐妹的心很得安慰，但最大的安慰乃是神更多改變她，讓她得著主榮耀的同在，讓她懂得在主的榮光中作屬靈的日光浴。她不需要再藉著忙碌的服事肯定自己，她要竭力追求主的榮光，敞著臉看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮。
到了一個地方，名叫「髑髏地」，就在那裏把耶穌釘在十字架上，又釘了兩個犯人：一個在左邊，一個在右邊。當下耶穌說：「父啊！赦免他們；因為他們所做的，他們不曉得。」（路廿三33~34a）
人有見識，就不輕易發怒；寬恕人的過失，便是自己的榮耀。（箴十九11）
主耶穌在十字架上受極大的苦，卻寬恕那些釘祂十字架，使祂受苦的人，說：「父啊！赦免他們，因為他們所作的他們不曉得。」耶穌寬恕人的過失，便是祂自己的榮耀，也讓神得榮耀，因此百夫長看見祂在十字架上的表現，就歸榮耀給神說：「這真是個義人。」耶穌在十字架上捨己、交出自己，彰顯出神的榮耀。愛主的人也必須交出心中的怒氣、不饒恕、怨恨等，向己死，才能得著主榮耀的同在，並讓神得榮耀。
很多人因為一直沒有處理心中的怒氣，慢慢演變成不饒恕、怨恨，最後就報復，做出傷天害理的事情來，所以我們一定要快點處理心中的怒氣。主耶穌也會惱怒，祂了解那是怎樣的感覺，我們可以向主求助，就不致落入肉體、落入罪中。有怒氣，趕快向主說：「主耶穌！求你的寶血潔淨我，我願意饒恕，我感謝讚美你。」饒恕是「意志的決定」，你願意饒恕，並不表示你不再感到傷痛，甚至痛苦要很久才能復原，但重要的是，不要讓魔鬼利用你受傷的感覺來欺騙你、攪擾你，或指控你沒有遵行神的話去饒恕。

在惱怒中要選擇饒恕，為你的敵人禱告，祝福他們，不可咒詛，善待那些傷害你的人。主耶穌在路加福音六章27～28節教導我們：「你們的仇敵，要愛他！恨你們的，要待他好！咒詛你們的，要為他祝福！凌辱你們的，要為他禱告！」我們不可為惡所勝，反要以善勝惡，這是羅馬書十二章21節的教導。所以把自己交給神，選擇饒恕，祝福傷害我們的人，並為凌辱我們的人禱告，神自己會處理一切，而且會按著祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈剛強我們。

二次大戰末期，有一架英軍飛機被擊中，兩名軍人被迫跳傘，剛好落在德國柏林市區，許多市民都到廣場看熱鬧；擁擠中，兩個警察推開眾人，扣押住這兩名英軍戰俘。圍觀的德國人一看到戰俘，憤怒地喊道：「殺死他們！殺死他們！」因為他們想起英軍對德國家鄉無情的轟炸。有人拿著草叉，有人拿著鐵棒，還有拿石頭的，一個個面帶怒色，預備大施報復。這時，一個11歲的小男孩拜爾，他看著兩個被俘的英軍，頂多17或18歲，顯出萬分驚恐的樣子，尤其是那一個有鷹鉤鼻、發亮眼神的英軍，和拜爾的哥哥太像了！
拿著各種棍棒武器的群眾越走越近，眼看就要把這兩名英軍凌遲處死。這時，拜爾衝了進來，擋在前面，對眾人激動地哀求說：「他們也只不過比我大一點，和你們自己的孩子一樣，必須為著自己的國家而爭戰，如果你們的孩子在敵國作了戰俘，你們希望他被當地人活活打死嗎？」眾人默然，不發一語。拜爾卻突然激動地跪下來哭著說：「我大哥，就是降落傘失誤，降落在英國，被群眾活活打死啊！我再也不要看到這種事了！」原本怒氣騰騰的眾人，眼眶都紅了起來，没有說話，放下手中的武器，一個個離開了，連警察也鬆綁了這兩名戰俘。寬恕帶來自由的榮耀，也讓神得榮耀。
我的榮耀在身上增新；我的弓在手中日強。（伯廿九20）
神的心意乃是讓祂的榮耀在我們身上日日增新，以致我們越來越有得勝罪惡、肉體、世界和仇敵的力量，因此我們的弓在手中日強。求主更多顯出祂的榮耀給我們看，當我們定睛看主時，事情就呈現明亮的顏色；但當我們看別的地方時，它可能變成其他任何顏色。求主將祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈充滿我們，使我們成為得勝者。
德國奥祕派的聖徒亨利．蘇索（Henry Suso），是個身上充滿神榮耀的聖徒，有一天他聽到敲門的聲音。門口站著的是一位陌生的婦人，手中抱著一個嬰孩。她閃電般地將孩子塞到他手中，說：「這是你犯罪的結果。」然後就離開了。他從未見過這個婦人，他好像鴿子一般地天真無邪。可是這個消息立刻像野火般地傳遍整個城鎮。原來大家所尊敬的聖徒也不過是這麼一回事！何等假冒偽善的人！何等虚偽！

蘇索崩潰了。他像垂死的人一般地呻吟：怎麽辦？我怎麼辦？於是他退到一個地方去專心禱告，對主說這事是超過他所能承擔的。「主！我怎麼辦？你知道我是無辜的！」在痛苦與羞辱中他呼喊著，主的回答明確地臨到他說：「怎麽辦？學我的樣子，為別人的罪受苦，一句話都不要說。」平安立時漫過他那顆困擾的心，回到家後他就好好地照顧那個棄嬰，好像那真是他所生的一樣，從來不說一句辯護的話。
幾年以後，那個不知名的婦人回來證實他的無辜，但這都已經無關緊要了，因為神的工作已經完成，蘇索在這些年間已經被模成神兒子的形像，得勝的至極已經達到了。他認識了得勝最深的意義：「基督在你們心裡成了有榮耀的盼望。」（西一27）

但有人在經上某處證明說：人算甚麼，你竟顧念他？世人算甚麼，你竟眷顧他？你叫他比天使微小一點，賜他榮耀尊貴為冠冕，並將你手所造的都派他管理，叫萬物都服在他的腳下。既叫萬物都服他，就沒有剩下一樣不服他的。只是如今我們還不見萬物都服他。惟獨見那成為比天使小一點的耶穌；因為受死的苦，就得了尊貴榮耀為冠冕，叫祂因着神的恩，為人人嘗了死味。原來那為萬物所屬、為萬物所本的，要領許多的兒子進榮耀裏去，使救他們的元帥，因受苦難得以完全，本是合宜的。（來二6〜10）

耶穌基督這位萬王之王，不以自己與神同等為強奪，反而虛己，暫時比天使微小一點，取了奴僕的形像，成為人的樣式。既有人的樣子就自己卑微，放下自己的意思，單單順服天父的旨意，存心順服以至於死，且死在十字架上。

希伯來書二章9節有三個字很要緊—「惟獨見」，惟獨見耶穌得榮耀，萬物都服祂，而人類尚未得著榮耀尊貴為冠冕，萬物並不服人。惟獨耶穌因為受死的苦，就得了榮耀尊貴為冠冕，神將祂升為至高，又賜給祂那超乎萬名之上的名，叫一切在天上的、地上的和地底下的，因耶穌的名無不屈膝，無不口稱耶穌基督為主，使榮耀歸與父神。

耶穌的生命是經過十字架而得榮耀的生命，耶穌的生命是因著苦難學了順從，而得以完全的生命。耶穌是救我們的元帥，元帥要帶領我們走祂自己走過的道路，我們必須完全依從元帥的指引，放棄己意，順服主的旨意，才能得榮耀。

耶穌為凡順從祂的人成了永遠得救的根源。耶穌這位屬天的元帥會負完全的責任，帶領屬祂、順從祂的人進榮耀裡去。我們在今世天天倚靠主的恩典，背起自己的十字架跟隨主、順服主，常常追求聖靈充滿，在靈裡更進深，直到進入最後的榮耀，躍入永世的榮耀。
18

