劉秀慧牧師講章_神同在07

神同在(07)腓立比書、大德蘭
你們在我身上所學習的，所領受的，所聽見的，所看見的，這些事你們都要去行，賜平安的神就必與你們同在。（腓四9）
保羅告訴腓立比教會能夠有神同在的秘訣，就是要將他們從保羅身上所看見的事，所聽見的教導，所領受的事，所學習的事付諸實行，這樣賜平安的神必與他們同在。他們曾看見保羅因著趕出一個行法術使主人得利的使女身上的鬼，結果被下在監牢，被棍打，兩脚上了木狗。但保羅和西拉在監牢禱告，唱詩讚美神，結果監門全開，眾囚犯的鎖鍊也都鬆開了。保羅並沒有帶領眾囚犯越獄逃跑，反而待在監牢，引領禁卒全家歸主。保羅在監牢裡藉著禱告、讚美，帶下神榮耀的顯降，也靠著神同在的權能領人歸主。出監後，保羅就離開腓立比，往别處去傳福音。保羅藉著不住的禱告與神同在，他也在禱告中記念腓立比的弟兄姐妹。
我體會基督耶穌的心腸，切切的想念你們眾人；這是神可以給我作見證的。我所禱告的，就是要你們的愛心在知識和各樣見識上多而又多，使你們能分別是非，作誠實無過的人，直到基督的日子；並靠著耶穌基督結滿了仁義的果子，叫榮耀稱讚歸與神。…照著我所切慕、所盼望的，沒有一事叫我羞愧。只要凡事放膽，無論是生是死，總叫基督在我身上照常顯大。因我活著就是基督，我死了就有益處。（腓一8~11、20~21）
保羅有耶穌基督的心，他知道耶穌切切地顧念腓立比教會，所以他也切切地想念他們。雖然彼此相隔兩地，無法碰面，保羅就將心中的想念化成禱告。保羅為他們的愛心禱告，求主使他們的愛心在知識（認識、了解、真知道、明白）和見識（分辨、判斷）上多而又多。我們要愛神，就必須更多認識神。愛不是是非不分、濫愛、亂愛，而是要有分辨力、判斷力，才知道如何去愛，所以保羅的禱告是：「使你們能分別是非」，「分別是非」這個希臘字是指試驗金屬的真偽。真正的愛並非盲目的，真正的愛必須能鑑別事情的真偽，這樣才能愛得合宜，作誠實無過的人，直到基督的日子。

基督徒要得着神豐富的同在不簡單，必須在愛心上有真實的成長，因為住在神的同在中就是住在愛中。基督徒也必須誠實，「誠實」的希臘字意思是真品，是真實的、純潔的。「誠實」的希臘字εἰλικρινεῖς可能源自「陽光」和「判斷」這兩個字，形容把東西放在陽光底下接受鑑別，認為合格，沒有瑕疵。基於這個概念，「誠實」是指基督徒的品格，能夠接受任何光線照射的考驗。基督徒不但要誠實，而且要無過。「無過」的希臘字ἀπρόσκοπος意思是沒有過失，不使別人跌倒。保羅繼續禱告：「並靠著耶穌基督結滿了仁義的果子，叫榮耀稱讚歸與神。」基督徒完全不是靠自己的力量結果子，乃是靠著耶穌基督，像枝子緊緊靠著葡萄樹，與葡萄樹連結，才能結果子；我們與主聯合，住在主裡面，才能結滿仁義的果子、公義的果子、聖靈的九種果子，並且把榮耀和稱讚歸與神，這樣賜平安的神必與聖徒同在。
保羅寫腓立比書時是個囚犯，但下監並沒有中斷他的傳道和服事，反而使他和別人傳福音的事工擴展了。保羅的切慕和盼望就是希望自己無論是生是死，總要讓耶穌基督在他身上活出來，並且顯為大。保羅活著就是基督，基督活在保羅裡面佔有一切、掌管一切，藉著他傳福音、結果子，彰顯神榮耀的性情與聖靈的權能。保羅又說：「我死了就有益處。」死亡就是進入與基督永遠同在的通道。保羅在其他的地方曾提及死亡猶如睡覺，所有人到末次號筒吹響時必會睡醒，一同經驗整體的復活（參林前十五51~52；帖前四14、16）；而活著被提的人立即進到主面前，與主面對面。

我們活在地上時，操練與神同在，活在神榮耀的同在中，我們通過死亡的門要進入更大的榮耀。在聖城新耶路撒冷，不用日月光照，因有神的榮耀光照。那日我們要享受神榮耀的同在，遠超過我們今世所享受的。

所以，在基督裡若有什麼勸勉，愛心有什麼安慰，聖靈有什麼交通，心中有什麼慈悲憐憫，你們就要意念相同，愛心相同，有一樣的心思，有一樣的意念，使我的喜樂可以滿足。凡事不可結黨，不可貪圖虛浮的榮耀；只要存心謙卑，各人看別人比自己強。各人不要單顧自己的事，也要顧別人的事。你們當以基督耶穌的心為心。（腓二1~5）
教會要有神榮耀的同在，必須聖徒能同心合意，因為仇敵處心積慮要破壞教會的合一。教會是由不同性格、不同想法的眾聖徒所組成的，若我們同有一個追求的標竿就是耶穌自己，大家常常追求聖靈充滿，認真遵行神的道，心思意念在聖靈和神的話語中被更新、被模塑，才有可能意念相同、愛心相同，有一樣的心思，有一樣的意念。勸勉別人必須在基督裡，說基督要我們說的話。安慰別人是出於愛神、愛人的心；有時陪伴在有需要的人身邊，對心靈有需要的人而言，就是一種安慰。心中有聖靈來的慈悲憐憫，就要付諸禱告和行動。聖靈有什麼交通，「交通」的希臘字κοινωνία含意很深，意思是交流、協同之事、共享之物，這個希臘字可以用在商業合夥關係。聖靈來就是要帶給我們神榮耀的同在，我們藉著聖靈與神交流、協商，神也藉著聖靈與我們分享祂本性一切的豐盛。
腓立比書二章3節提到「凡事不可結黨」，結黨的人懷著自私的野心，想在教會自立門戶，不與領袖同心，想爭取自己的地位，所以想辦法攏絡一些人擁戴他（她），像押沙龍所做的一般。結黨的人會帶給教會很大的傷害，製造分裂，魔鬼當然很高興，巴不得教會內部出問題，不攻自破。結黨的人就成為魔鬼的爪牙，被魔鬼利用，趕走神榮耀的同在。所以凡事不可結黨，這是聖經上的命令，遵守這命令的教會，才會有神榮耀的同在。腓立比書二章3節也提到「不可貪圖虛浮的榮耀」，意思是不圖謀大事、貪圖名利或地位。真正的聖徒都是謙卑的人，不圖謀大事，看別人比自己強，自覺不配擔當神所託付的重責大任，卻被神選中，無法推託。

耶穌不顧念自己，乃顧念別人的需要，所以從榮耀的高天來到地上，為人捨命於十架。我們當以基督耶穌的心為心，以基督耶穌的心思為心思，想主所想，說主所說，做主要做的事，這樣，賜平安的神就必與我們同在。
這樣看來，我親愛的弟兄，你們既是常順服的，不但我在你們那裡，就是我如今不在你們那裡，更是順服的，就當恐懼戰兢做成你們得救的工夫。因為你們立志行事都是神在你們心裡運行，為要成就祂的美意。凡所行的，都不要發怨言，起爭論，使你們無可指摘，誠實無偽，在這彎曲悖謬的世代作神無瑕疵的兒女。你們顯在這世代中，好像明光照耀，將生命的道表明出來。（腓二12~16）
在腓立比書二章12節保羅誇獎腓立比聖徒的順服，勸勉他們繼續恐懼戰兢地順服，好作成得救的工夫。「作成」這個希臘字κατεργάζεσθε意思是將一件事情做妥。保羅的意思是：「不要中途而廢，要努力追求認識神，繼續恐懼戰兢地順服神，由最初的得救，邁向最終的得救，直至得救的工夫在你們中間能夠圓滿做妥。」

腓立比書二章13節說:「你們立志行事都是神在你們心裡運行。」「行事」和「運行」的希臘字是相同的動詞ἐνεργεω。這個希臘字常用來描寫上帝的行動，並且所指的都是有效的行動。上帝的行動決不受任何事物干擾，不會半途而廢，而且絕對有功效。

讓我們常常安靜等候神，讓神藉著聖靈有效地作工、運行在我們裡面，使我們有神的心思、神的願望。聖靈賜給我們從天上來的能力，使我們能做神想做的事，以達成神的願望為己任。我們定意要滿足神的心，我們所做的一切乃是要讓神歡喜快樂；因此我們不是因著懼怕刑罰而順服神，乃是渴想藉著順服神，來保持神的同在，也渴望神的美意得以成就。我們知道無法靠自己的力量邁向最終的得救，變成耶穌的樣子，所以恐懼戰兢地來仰望神，求神天天用聖靈充滿我們；並恐懼戰兢地降服於生命聖靈的律，不敢體貼自己的意思，乃順服聖靈放在我們裡面的想法和願望，以基督耶穌的心為心，照主所行的去行，做父神所喜悅、所渴望的事。這樣，父神就必與我們同在。

腓立比書二章14節的命令是：「凡所行的，都不要發怨言，起爭論。」遵守這條命令與基督徒能成為無可指摘、誠實無偽有關。發怨言、起爭論使人的生命被玷污，有老我的攙雜，而且會失去神榮耀的同在。

腓立比書二章15節提到的「無可指摘」希臘字是ἄμεμπτος，意思是無缺點、無瑕疵、無可責備，這是基督徒活在這個世界應有的樣式——他的生活十足活出基督的樣式，以致沒有人能夠在他的生活中找到把柄，指證他有過失。「誠實無偽」的希臘字是ἀκέραιος，意思是純一不雜，沒有混雜，沒有攙雜劣質的東西，例如形容沒有攙水的酒或奶；或者沒有雜質的純金屬。如果用來描寫人的時候，就是指人的動機純正，沒有其他不良的動機存在。基督徒的動機純正，心靈純潔，言行誠實無偽，才能在這彎曲悖謬的世代，作神無瑕疵的兒女。「無瑕疵」的希臘字ἄμωμητος特別與獻祭有關，無瑕疵的祭物才適合放在神祭壇上作獻祭之用。基督徒的生活必須沒有瑕疵，猶如適合呈獻給神的祭物一般。

基督徒活在黑暗的世代，活出生命之道，就是把光輝照耀在這個黑暗的世界。因此基督徒作世界的光，像明光照耀。基督徒不發怨言、不起爭論、無可指摘、誠實無偽，就發出光來，彰顯出神同在的榮耀光輝。
只是我先前以為於我有益的，我現在因基督都當作有損的。不但如此，我也將萬事當作有損的，因我以認識我主基督耶穌為至寶。我為祂已經丟棄萬事，看作糞土，為要得著基督；並且得以在祂裡面，不是有自己因律法而得的義，乃是有信基督的義，就是因信神而來的義，使我認識基督，曉得祂復活的大能，並且曉得和祂一同受苦，效法祂的死，或者我也得以從死裡復活。這不是說我已經得著了，已經完全了；我乃是竭力追求，或者可以得著基督耶穌所以得著我的（或作：所要我得的）。弟兄們，我不是以為自己已經得著了；我只有一件事，就是忘記背後，努力面前的，向著標竿直跑，要得神在基督耶穌裡從上面召我來得的獎賞。（腓三7~14）
保羅以認識我主基督耶穌為至寶，他為了基督丟棄萬事，看作糞土。保羅提到的「糞土」，在醫學的辭語中，它是指身體的排泄物（所以英文欽定本聖經譯作dung）。保羅的意思是：「我發現那些從前以為可以幫助我與神建立正確關係的律法和方法，只不過是一些廢物，是垃圾堆的排泄物。因此我已放棄，不再過以行律法為本的生活。我要追求基督、得著基督，以認識我主基督、贏得我主基督耶穌為無價之寶，任何攔阻我更深、更親密認識基督，更完全、更清楚了解基督的事，我都看作是有損的。」保羅以耶穌的同在為至寶，他不停止追求耶穌的同在，要活在耶穌的同在裡。
腓立比書三章9節說：「並且得以在祂裡面，不是有自己因律法而得的義，乃是有信基督的義，就是因信神而來的義。」過去保羅藉著行律法得著義，乃是自以為義，不能夠與神建立一個正確的關係。現在他信靠耶穌基督，接受基督的義作他的義，有信基督的義，因信稱義。

腓立比書三章10~11節說：「使我認識基督，曉得祂復活的大能，並且曉得和祂一同受苦，效法祂的死，或者我也得以從死裡復活。」我們應注意保羅用的一個動詞「認識」，希臘字是γινώσκω，這個動詞意味著一種更豐滿的認識，不只是頭腦上的知識，只明白若干事實或原理，乃是有親身的經驗。我們可以從舊約引用的例子體驗出這個字的深度。舊約用「認識」來形容兩性的結合。

英文欽定本聖經將創世記四章1節譯作：「亞當認識（knew）他的妻子夏娃；她就懷孕生了該隱。」「認識」（knew）的希伯來原文是yada；繙譯出來的希臘文就是γινώσκω。這個動詞就是指最親密的一種個人認識，和合本聖經譯作「同房」。

保羅不是只想對耶穌基督有頭腦上的認識，他乃是渴想與耶穌親密到一個地步，有完全的聯合，像夫妻有親密的聯合一般。為此保羅竭力追求耶穌，更多被耶穌復活的大能充滿，靠著主復活的大能，和主一同受苦，效法主存心順服以至於死，甘心向己死，完全倒空自己，好讓主榮耀的同在充滿，也在主榮耀的同在中復活。保羅不以為自己已經完全與主聯合，他必須繼續竭力追求主，或者可以達到基督耶穌所要他達到的屬靈層次。保羅說：「我乃是竭力追求，或者可以得著基督耶穌所以得著我的（所要我得的）。」保羅知道自己尚未完全死透，尚未完全讓耶穌基督得著，也還未完全得著主自己，所以他活在地上仍要竭力追求主自己，竭力追求像耶穌，讓耶穌的同在佔有他、得着他、管理他。
保羅說：「弟兄們，我不是以為自己已經得著了；我只有一件事，就是忘記背後，努力面前的，向著標竿直跑，要得神在基督耶穌裡從上面召我來得的獎賞。」（腓三13~14）保羅的生命那麼單純——只有一件事——忘記背後，努力面前的。「努力」的希臘字ἐπεκτεινόμενος是個非常生動的字，它用來描寫賽跑的人努力衝向終點，聚精會神地朝向目標，全力直奔標竿。

保羅的標竿就是要成為完全人，完全得著耶穌，也完全被耶穌擁有，成為神無瑕疵的兒女，無可指摘、誠實無偽，好像明光照耀，彰顯主的榮光，表明生命之道。有一天，義人要在父的國裡發出光來像太陽一樣。他們可以住在天堂最靠近神寶座之處，與神同坐寶座，這是神在基督耶穌裡從上面召我們來得的獎賞。我們在耶穌裡的生命和靈裡成長的程度，決定了我們在天堂的榮耀地位，和與神親密的程度。

十六世紀的大德蘭（Teresa of Avila）也像保羅一樣竭力追求，要進入與神完全聯合的最終目標。她說：「聯合就好比兩根蠟燭接近到一個程度，在表面上看來，燭火只有一個：燭芯、火焰，甚至包括蠟，全部合而為一。但是在那之後，仍可以輕易地將兩根蠟燭分離，使其各自獨立。」大德蘭寫了《七寶樓台》一書，描述「與神聯合」的景觀，大德蘭用了一幅中古時期的城堡圖像，裡面有七個房間，代表心靈的旅程。那麼，如何進入城堡呢？如何打開城堡的第一道門呢？要透過禱告才能進入。從一個房間進入另一個房間要透過禱告，聖徒必須透過禱告進入下一階段的生命成長，大德蘭在書中提到幾種不同的禱告。

第七個房間是心靈的核心，是聖徒心靈最深處與神密契、與神相遇的地方，耶穌基督就住在心靈最深處的房間裡。大德蘭根據約翰福音十四章2節的話：「在我父的家裡有許多住處」，來描述心靈城堡。她說：「把我們的心靈想成一座城堡吧，彷彿全然由鑽石，或非常澄澈的水晶所造的，裡頭有許多房間。」聖徒必須竭力追求，一層層進到心靈最深的地方。她把心靈城堡分成三部分，代表聖徒與神建立愛的親密關係的三階段。我們跟神之間是愛者和被愛者的關係，也是新郎和新娘的關係。從第一個到第三個房間是發展屬靈友誼的階段，算第一個階段。進到第四、第五個房間是屬靈的求愛階段，算第二個階段。進到更深的第六、第七個房間，是屬靈的婚姻階段，算第三個階段。
每一個房間表達出一個人在屬靈成長過程中的狀態，對靈命成長的看見，可以幫助個人在靈命成長上更有追求和學習的方向與目標。第一個階段是滌淨之路（煉淨之路），信徒雖然得救了，卻仍專注於世俗，在與世俗的爭戰中，逐漸被主滌淨。第二個階段是光照之路，在愛的光中，信徒被神的愛觸摸；在神榮耀的光中，信徒看見與神合一的呼召。第三個階段是聯合之路，信徒與神締結屬靈的婚約，與神談戀愛，被神的愛改變，在愛中與神完全聯合，活出神的愛。大德蘭認為我們每個人的生命宗旨，就是要永遠與神同住。藉着對神的渴慕與竭力追求，我們就能深入心靈的城堡。沒有任何事物可以媲美心靈的壯闊之美，和它驚人的能力。我們的智力無論如何敏捷，也幾乎不能理解心靈的奧祕，正如我們無法理解神一樣。

大德蘭要我們把這座城堡想成擁有許多房間，有的在上面，有的在下面，有的在側面；而在正中央的是主的居所，神與我們心靈之間的隱密交流就在這裡進行。要抵達這中央的房間，我們必須先藉著祈禱進入城堡的門，走上這趟全然非凡的探險。不過在這開始的階段，最重要的一件事情，在於我們是否決定進入，決定把世界拋在腦後，轉身離開令人著迷的外在事務，選擇走入與神同行的生命。當然，外在的生活有其合法的地位；不過現在，卻是我們與神同行的障礙。

大德蘭要我們明白有好些人在靈性上病得很重，又習慣於投入外在事務，以致無藥可救。他們習慣處理城堡圍牆外的昆蟲與害蟲，結果卻變得幾乎和牠們一樣了。因此要進入第一個房間，我們需要把自己的心靈交託給神。我們領悟到自己原是照著神的形像而造的，如今必須恢復我們墮落前的性情。這就要求我們不能再以世界的方法去尋求快樂與滿足，而是要在神的裡面找到喜樂。我們首先要培養德行，並認識自己。

可惜進入城堡的人，並非每個人都能繼續他們與神同行之旅。開始的人多，完成的人少。大德蘭告訴我們原因：住在第一個房間的信徒的確也有祈禱，但他們的禱告偏向理性的禱告，不懂得安靜等候神，因此祈禱過後，他們的心思仍舊充滿了平常就充滿在腦袋裡的事。他們受這些東西吸引，以致無法正確地前進。

在第一個房間的信徒對屬靈的事物有興趣，但仍被世界的價值觀拖累，還是愛世界，對世界的眷戀妨礙了屬靈的成長。在這個階段，他們仍然被老我緊緊抓住，無法完全擺脫。在第一個房間的信徒，雖然被耶穌基督吸引，但是吸引他們的是耶穌基督給他們的好處和祝福，而不是耶穌基督本身。很多時候基督徒追求的並不是耶穌基督，而是神給他的祝福，這是一個很大的問題。因此在第一個房間，很容易會落入歸回世界的危險中。
哥林多前書三章1~3節的經文幫助我們理解在第一個房間的狀態，保羅說：「弟兄們，我從前對你們說話，不能把你們當作屬靈的，只得把你們當作屬肉體，在基督裡為嬰孩的。我是用奶餵你們，沒有用飯餵你們，那時你們不能吃，就是如今還是不能。你們仍是屬肉體的，因為在你們中間有嫉妒、紛爭，這豈不是屬乎肉體，照著世人的樣子行嗎？」這段話可以描繪基督徒在第一個房間裡的屬靈狀態。在此房間的基督徒必須認罪悔改，潔淨自己，再將自己交給神，忍耐地追求主。

信徒藉著忍耐地追求主進入第二個房間。在這裡，信徒要正視一個現實，就是即便他已經踏上了靈性旅程，仍然隨時會屈服於試探之下。在第二個房間裡，信徒生命的焦點仍放在對物質的關懷上，很在意外在的世界。他有信心，但是信心軟弱；他的禱告是不冷不熱，非常自我中心的。在這個階段，他與財務上的安全感、屬世的追求、同儕壓力摔跤。在第二個房間的信徒被基督耶穌吸引，是因為基督耶穌所給他的好處，在這個階段的信徒，常常會受到來自世界的不同試探，也經歷到自己的情慾和聖靈相爭，使他無法完全遵循神的法則過日子。若用經文表達第二個房間的狀態，就是啟示錄三章15-16節所說的：「我知道你的行為，你也不冷也不熱，我巴不得你或冷或熱。你既如溫水，也不冷也不熱，所以我必從我口中把你吐出去。」
在第二個房間的信徒會聚會，也有一些屬靈的追求，但不是火熱地愛耶稣，火熱地追求主、絕對順服主。神會藉著屬靈書籍、講道、屬靈操練、與其他聖徒的交通幫助他，讓他更明白神的心意，也給他恩典，讓他願意繼續追求神、跟隨神、順服神。他領悟到自己的記憶、智力、意志等天然機能有優點也有限制。記憶幫助他想起過往偉大聖徒的生命，也使他確信自己也將擁有這樣的生命。他在教會中與聖徒相交，在當中他經歷到眞實的愛，這份愛將成為一種動機，推動他的意志去活出這樣的愛。最終，他的智力將幫助他看見自己所找到的盼望和目標，是何等寶貴！他也更加確信，這條向內的路徑，必能通往與神持久的親密。此時，他十分渴望自己的心思和生活能符合神的旨意，於是神的恩典帶領他進入第三個房間。
信徒進入第三個房間時，學習敬畏神與尊重神，並遵行愛鄰舍的誡命，以它為一項順服神的舉動。他經常參加聚會，參與事奉，忠心地禱告，過聖潔的生活，真誠地要討神喜悅，並將榮耀歸給神！
大德蘭顧念信徒絕不可能不曾犯罪——隱藏在內心、根深蒂固的罪時常在信徒的心裡製造分裂。但她確實相信信徒能超越這些罪的威力，在第三個房間就是開始。信徒逐漸看出，離棄世界上的東西還不夠，還必須培養謙卑。信徒看出自己多麼強烈渴慕神，然而自己離目標有多麼遙遠、多麼難達到，一種眞正的謙卑就覺醒了。

謙卑也能在人際關係中得到發展。就本質來說，謙卑就是有能力看見：雖然神給每個人不同的恩賜，但是沒有一個人能宣稱自己擁有全部的恩賜，因此我們才有辦法辨識出神所賜給別人的恩賜。換言之，謙卑就是看得見自己的極限。

進入第三個房間的信徒，力求避免犯罪，過著合乎公義的生活，然而他們秘密地藏有屬世的企圖心；雖然有追求，對神的事情有興趣，但還是隱藏著屬世的企圖心，還是眷戀著世界。在第三個房間的信徒尚未臣服於神對完全順服的要求，他們願意降服在神面前，但是沒有辦法完全降服，他們處在掙扎中，會經驗到一些靈性乾涸與疑惑的時刻。
在這個階段裡，他會經歷靈性的低潮，一方面追求主，一方面在靈命上非常枯乾，這樣的枯乾會被強化，讓他覺得需要更多親近神。因此，一方面親近神，一方面又很乾渴。他之所以愛神，是因從神那裡得到某些好處。用經文來表達第三個房間的狀態，是提摩太後書二章21節：「人若自潔，脫離卑賤的事，就必作貴重的器皿，成為聖潔，合乎主用，預備行各樣的善事。」在第三個房間的信徒要潔淨自己裡面的情慾與自義，不要堅持該有的權利與自己的想法、選擇、傾向等，學習認定主、跟隨主、順服主，就會被神帶入第四個房間。

進入第四個房間的信徒有一個很大的突破，比前面三個房間有更明顯的突破，就是藉著默觀的禱告，被神的愛和神的同在觸摸，更深地經歷神。信徒在第一個階段的禱告是非常理性的，來到第二個階段進入了更深的禱告，是默觀的禱告。信徒的禱告與神的話語綁在一起，進入神話語的世界，透過耕耘內心，控制飄盪的思想，進而學習安靜等候神，或說學習默觀的禱告。

信徒在第四個房間的禱告可以更聚焦。在第一階段（前三個房間），信徒禱告的話語很容易重複，甚至很多時候禱告不專注，心思漂泊不定。在第四個房間的禱告有很大的修正，藉著默觀的禱告得以更聚焦於神，以致能享受與基督更深的相交，經驗到靈裡的甘甜，開始品嚐到跟神關係的豐富與甜蜜，意識到神威嚴的大愛與同在。

很多基督徒沒有辦法進到第四個房間，是因他從未學習默觀（安靜等候神），與神沒有深刻的相交。在第四個房間裡，信徒跟神的關係可以用兩個情人作比喻，追求主的信徒與神的關係就如同情人與情人的關係，正如啟示錄三章20節所言：「我與他，他與我一同坐席。」一同坐席就是我看著神，神看著我，在愛的注視中彼此聯結，滿有享受。

因著信徒進入了默觀的祈禱，得以更深刻地體會神的愛。他認真學習安靜等候神，開始以真實而深遠的方式經歷神的同在。大德蘭講了一個很有名的比喻，她說：想像有兩座噴泉，噴泉裡都有水，其中一座噴泉是藉著遠處很多人工水管，藉著人工技術把水引進來，這座噴泉才有水湧出來。但是另一座噴泉不一樣，泉源就在它的下方，所以，這座噴泉的水是從下面的泉源不斷地湧上來。人藉著苦心的操練和自我的用力來認識神，這樣的方式就像藉著一些人工的技術，逐漸地把水引進來；而安靜等候神是直接進入泉源裡面，所以人只要進入泉源的中心處，水就會噴湧出來。
神就住在我們裡面，神自己是一個超自然的泉源，神樂意給我們超自然的恩寵。當這恩典臨到我們時，會伴隨著極大的平安和甘甜；這樣的滿足與欣喜，不是世上所見的那種外在的喜樂，而是內在的喜樂。人内在的水池會完全被填滿，並充滿所有的感官和整個身體。我們要培養眞正的謙卑，承認神為我們所做的一切都是我們不配得的，存著感恩的心，花時間、付代價學習安靜等候神，專注於神。什麼時候思想飛出去了，就用愛的意志把心思召回，定注在神身上，用單純的信心喝神所賜的生命活水。神一再地吸引我們親近祂。藉著默觀（等候神），我們開始以更深、更廣的新方式經歷神的同在，進入與神同行生命的深處，神會把我們帶進第五個房間。
在這時候，決定性的改變發生了。在第五個房間，我們超越天然的感官和機能，而倚賴我們屬靈的直覺。大德蘭強調，在這個層次，我們不再倚靠人的理解力。因為我們對神的直覺，已遠遠超過我們理性的極限──正如巴斯噶提到的：「內心自有其道理，而理性卻無從得知。」我們比過去更能享受神的同在。在第五個房間裡，我們對「與神聯合」有了初步的認識，不過仍然無法清楚地說明它。我們的確進入了一種更深刻的祈禱與默觀的生活，體會與神的深度親密，更以愛鄰舍的行動表現出來。屬靈生命的學習從「做事」轉移到「為人」，從「服事」轉移到「愛」，敬拜與工作交織在一起，渴望以更純淨的心愛神、愛人。我們已清楚看見神的愛、神的同在、與神合一所帶給我們的滿足感，是世上的東西無法帶給我們的。而我們如何能確信自己正在往更深的地方前進呢？答案是：神以祂的靈提供了內在的見證。在超越了自己天然的感官與機能後，我們內裡將發展出一種理解的能力，就是這種能力能光照我們與神同行的生命。
就像蠶必須變成蛾，我們的心靈也必須改變，才能與神聯合。大德蘭講了一個蠶的比喻，蠶以桑樹為食物直到發育成熟，然後靠近小樹枝，張開口吐絲，做成一個密閉的小繭，讓自己埋在裡面。最後，蠶會脫繭而出，羽化成一隻蛾。我們的靈魂就像蠶一樣，在聖靈的幫助底下開始吸收生命，一直吸取主自己，也會吸收主給我們的各樣幫助，靈魂漸漸地成熟。當這個靈魂發育成熟以後，就會開始吐絲，製作即將藏身其中的繭。大德蘭認為「繭」代表耶穌基督，「蠶」代表我們這個人，蠶要藏在繭裡面，就像我們這個人要藏在耶穌基督裡面，藏在神的同在裡面。我們在耶穌裡被更新變化，自己越來越減少，主越來越加增，祂必興旺，我必衰微。
我們愈多向己死，向主完全降服，神就把我們帶進第六個房間。在此房間，靈魂含情脈脈的定睛於耶穌基督，跟神的關係已經非常密切，用婚姻的關係來表達的話，天上新郎與基督的新婦就要進入婚姻的關係裡。靈魂會經歷神的愛，與神面對面親嘴，更深體驗到神改變人心的大愛，渴望繼續不斷與神同在，心靈開始擁有內在的聽覺——能夠認出基督說話的聲音。那是基督從第七個房間發出的呼喚，鼓勵我們繼續朝祂而去，對祂有更完滿的認識，更完全的順服。我們繼續等候神、注視神、傾聽神、順服神，神就把我們帶進第七個房間，進入與神完全的聯合。我們全然轉化，經歷終極平安的狀態，這是一種「不動心」（apatheia）的狀態，我們的思想和行動，都能與神合拍，就如同保羅在哥林多前書六章17節所說的：「與主聯合的，便是與主成為一靈。」因此我們可以想主所想，說主所說，做主所做。
誠如加拉太書二章20節所言：「我已經與基督同釘十字架，現在活著的不再是我，乃是基督在我裡面活著；並且我如今在肉身活著，是因信神的兒子而活，祂是愛我，為我捨己。」在第七個房間，聖徒經歷在愛中與神結合，並透過彼此相愛、彼此服事來彰顯神的愛。第七個房間與前面六個房間一樣，都代表一個過程；我們在第七個房間雖滿有安息，但靈裡要繼續往前行，更深進入神的愛，更超然地活在當下，活在神的同在中，住在愛中。讓我們繼續竭力追求認識神，從最外面的房間進入到最深的房間，在愛中與神完全聯合。
18

