

第二四六期 二〇一四年三月四月 基督在你們心裡成了有榮耀的盼望 ——歌羅西書一章二十七節

### 主耶穌容我更親近你

主耶穌容我更親近你 每日更加親密 主耶穌容我更親近你 一路更加憑依

主耶穌容我顯你榮美 好像山映晨暉 容我口歡喜述你甘甜 好像溪流潺潺

懇求主使我成為泉源 長有活水新鮮更求主保守每日使用 專心作你聖工

主耶穌求你完全作王 居我心志之上 無論何事我惟全依順 作你忠心子民



**\*** 

 $\frac{1}{2}$ 

☆

☆

\*

☆

☆

 $\frac{1}{2}$ 

\*

 $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ 

\*

 $\stackrel{\wedge}{\simeq}$ 

☆

\*

**☆** 

☆

☆

\*

☆

☆

☆

☆

**\*** 

\*

 $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ 

\*

**\*** 

☆

**\*** 

\*

 $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ 

☆

\*

☆

 $\frac{1}{\sqrt{2}}$ 

☆

☆

☆

\*

\*

主耶穌我今慕你公義 一心飢渴求你 嚮往來日天家之福樂 在彼全無飢渴

—J. L. Lyne

☆

☆

☆

☆

☆

\*

☆

\*

☆

☆

 $\frac{1}{\sqrt{2}}$ 

\*

☆

☆

**☆** 

☆

☆

\*

\*

☆

\*

☆

 $\frac{1}{\sqrt{2}}$ 

\*

☆

☆

**\*** 

☆

 $\frac{1}{2}$ 

\*

☆

☆

\*

\*

☆

 $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ 

\*

 $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ 

☆

# 在基督裡的單純 吳老牧師

我愈來愈為著這種「自己不做什麼」的全然單純——只成為像小孩子般簡單的這種天真更多感謝 神。特司諦更(Tersteegen)曾說:「何處有此校?讓人來受教,眾生皆如童,最末者最佼。何處使我忘,前所學所長,從己從事物,脫離得釋放,惟獨轉向主,專注定睛祂。今所學所行,僅剩此一途;全人並全心,悉數全交出,歸向我救主——恩賜祂自己。」

這是一件事實嗎?祂已經把祂的自己整個地給予我了嗎?如果我要祂,那麼,這就是在聖靈中全然地交出自己的偉大秘訣,這就是一顆真正歸向一神的心靈——要耶穌。蓋恩夫人曾說:「進入內室的鑰匙是——全然地把自己交出來。」偉大的信心就產生出偉大地交出自己。任何一位已經學會了「住在一神的同在裏」的這個功課的人,會很快地變成完全。這是意味著耶穌管理了一切。你不再看見自己,然而你看見祂。自己愈來愈退怯,自己消逝了。不用希奇,肉體會不喜歡這種過程,總是掙扎著要去逃避它。「我們要掙開祂的捆綁,我們不要祂來管理我們!」這是人心中的吶喊,無論他看起來是多麼屬靈。但是,如果不是耶穌基督,那就是自己。

這是在五旬節團體當中,以及有 神能力彰顯之處所要注意的陷阱。我們詭詐的心會欺哄我們,會很快地試著要去攫取那些原本只屬於 神的東西來為他自己。「國度、權柄、榮耀全是祢的。」然而今天,人們過度地工作把國度引向自己,連榮耀也是,連權柄也都是。今日充斥著太多關於權柄的宣傳,而這些權柄並不正確,把人領向錯誤的道路。

耶穌對祂的使徒保羅是怎麼說的呢?祂說:「要知道!我 的恩典是夠你用的。我的能力是在人的輕弱上顯得完全。」

除非等到你變成軟弱——徹底地軟弱,徹底地交出你自己——徹底地放棄且完全的降服,基督的能力才能彰顯得完全,這是它能顯得完全的秘訣。喔!何等的一個呼召!何等的一項特權!你的力量——耶穌——你的力量。

「我不願失去我自己的力量!我不喜歡祢來摸我的大腿 窩使我跛了,我不要,主!」

然而, 從雅各轉換成以色列之間, 其中包含著何等偉大的 勝利、何等偉大的改變!

當你開始跛行,耶穌基督就開始在你裏頭彰顯祂的能力,並且顯得完全。喔!這全然的單純!成為一無所有,一無所能,只知道耶穌就是! 神就是!祂是那些殷勤追求祂之人的賞賜。那偉大的賞賜乃是祂的自己。

今日,我比以前更加倍地寶貴被聖靈所帶領的聚會中那全然的單純性——單純地敬拜祂,認識主耶穌基督的同在和主權,令我們道出:「這是何等偉大的救恩啊!」相形之下,這與今日 神的百姓愈來愈摻雜的情形,是多麼地不相同啊!肉體愈來愈多地取代了聖靈,撒但化裝成光明的天使,因為牠來到我們中間是使用五旬節的樣式、話語與用句,且甚至是能力,我們沒有認出牠。牠的目的是什麼?破壞 神子民在基督裡一味的單純。人還以為他們是在行異能呢!他們不停地工作,設計新的花樣,把聖靈關在門外。但是,由耶穌來主領的聚會是何等地大不相同啊!當祂來接管時,祂從不高舉肉體,神的呼召總是:「不要擋住我的路,下來,下來!」

多少次在赴聚會時,我說:「主!今天我比三十年之前知道的更少了。」真正地認識你什麼都不知道,但是祂知道一切,這就是信心——充份地信服, 神一切所已經應許的,祂都要

做成。祂已應許要啟示祂自己,要彰顯祂自己,要賜下祂自己, 要讓我們尋見祂,要用祂的翎毛遮蔽我,吩附祂的使者保護 我,我還缺乏什麼呢?

我們仍然在上學——在這所奇妙的學校裏「這兒<sup>,</sup>人變得 像孩子般的渺小,而最小的就是最大的。」

我們好像是笨學生,我們為什麼還猶豫?為什麼不向著標 竿快跑,要得 神在基督耶穌裏從上面召我們來得的獎賞?每一天我們必須把功課學好。在我路上的每一試煉,每一考驗,每一難處,每一問題——我都應該在其中歡歡喜喜的。正如主所曾經對我們說過的,我們應該從我們一切的苦難中,鑄造出神的榮耀來。這正是它們來的目的。也正是保羅所說:「就是在患難中也是歡歡喜喜的,因為知道患難生忍耐。」

有很長的一段時間,我一直不懂為什麽要有忍耐,為什麽 說:「忍耐也當成功。」忍耐能燒去雜質,煉淨金銀。忍耐是 需要的,不只在約伯裏面,也在你我的裏面。「祂試煉我之後, 我必如精金。」(伯二十三:10)(但在試煉中,因著我們大 驚小怪、激怒、發怨言與強辯的緣故,一神就必須把我們擺在 一邊,沒有辦法待我們如同待眾子一般。)耶穌正在工作,祂 從起初就認識祂的工作。約伯說:「然而祂知道我所行的路。」 (伯二十三:10)我必須承認,我並不知道我所行的路、它很 黑暗,有時候無法使我有任何悟性中的亮光。當你實在日真正 **地不要別的,只要耶穌基督時,將會有許多許多的失意臨到,** 很多人會誤解你、誤會日誤傳你。但是耶穌不會這樣。 油在 祂的大憐憫中有時會帶領你經過黑暗的幽谷——但是,祂熟知 此路,那就夠了。祂就是道路。這就是「隱藏」這兩字需要介 入的地方——安靜地,只要住在祂裏面,只要坐在耶穌的腳 前,仰望祂可愛的面龐,知道一切都很好。沒有什麽需要做,

只要愛祂,只要住在祂裏面。在這世上沒有什麼需要做,除了 信靠,神,祂會把一切其他的都做好。

喔!這條路中全然的單純——因信而行,因信而活,每時每刻憑信支取,我每一步路中的需要、需求與供應,知道 神都已經預備好了, 神在創立世界以前,就已曉得魔鬼的計劃與詭計了。祂全知道。本來是這麼單純的一件事,但我們把它弄得何等複雜啊!正如有一回某位親愛的聖徒對我所說的:「你知道,吳,我剛發現,我們不能和基督一同做王,除非我們被砍頭,我不在意被砍頭,但是我很害怕那被砍頭之前最大的痛苦。」事實上,可能就是那些最單純的人將與基督一同做王。

你是否認識,這件事做來更難,就是成為簡單,與基督一同藏在 神裏面,只停留在耶穌的腳前,不只下來,且一直以信心的態度住在低處,說:「耶穌,祢來做,耶穌,祢來管,耶穌,祢指示我道路。我什麼都不知道——我不知道。」把每一個思想都全奉獻給這位偉大內住的主人——以這樣的單純來為基督而活是比殉道者的死還更難。然而你知道,這正是國度的奧秘——讓祂真實地得著祂的權柄且掌權。當然我們都想看見祂的權能,祂那極其偉大的權能!但是,當祂並非以我們所喜歡的方式來彰顯,並沒有使我們顯得很剛強、很有力,相反地卻是使我們看來像是個徹底的失敗者的時候,我們就不想再跟隨了,我們就不想跟基督一同藏在 神裏面了。

神是那麼、那麼地偉大,但是我不讓祂被尊為大。我想成為偉大,喔!不需要像這世上那些偉大的人物,但是,只要有一點點——只要比同伴偉大一點兒。然而,好不好成為「一無所有」?好不好愛慕基督的十架?好不好以基督的十架為榮?藉這十架,世界對我已釘死,我對世界已釘死!對我們墮落的

情形而言,沒有別的醫治,除了十架、羞辱、不體面——把自己全然地交予 神的兒子吧!祂曾藉著永遠的靈,將自己無瑕無疵地獻與 神,祂要我們來跟隨祂,走十架的道路來跟隨祂。而這實在是非常、非常、非常地簡單的。

# 以賽亞書中的基督



#### 官信博士

#### 第十三章 公義之人與他的祝福

錫安中的罪人都懼怕;不敬虔的人被戰兢抓住。我們中間 誰能與吞滅的火同住?我們中間誰能與永火同住呢?行事公 義、說話正直、憎惡欺壓的財利、擺手不受賄賂、塞耳不聽流 血的話,閉眼不看邪惡事的,他必居高處;他的保障是磐石的 堅壘;他的糧必不缺乏;他的水必不斷絕。你的眼必見王的榮 美,必見遼闊之地。(以賽亞書 33:14~17)

這個預言遙望了西拿基立入侵時的情勢。在先知的描繪中,大地荒廢淒涼,城池受困,使者們無功而返,痛苦流淚,整個國家的盼望都破滅了,因為亞述毀約,竟然折返重新圍困耶路撒冷城。但驟然有一道聲音從天際劃破了整個畫面。主耶和華如此說:「現在我要興起!」 神出場了,亞述大軍一夜之間摧毀殆盡。這個大能的神蹟彰顯了無比拯救的能力,教百姓震驚。「錫安中的罪人都懼怕。」,他們開始求問:「我們中間誰能與吞滅的火同住?我們中間誰能與永火同住呢?」 神顯明祂就像吞滅的火,雖然所摧毀的是他們的仇敵,但想到住在他們當中的是這樣的一位 神,那反應就像彼得後來的反應,因為他親眼看見主大能的神蹟,以致他往後退,大叫:「離開我,因為我是個罪人,喔,主!」

亞當史密斯博士為了解釋這句經文,描繪了一幅深刻的圖畫。有一個人帶著深色的眼鏡來觀看一場大火,眼鏡抵銷了烈焰的光芒,所以看到的只有柱子四處崩落,牆面和建築物紛紛倒塌,卻完全看不見導致破壞的能力。但他若摘下眼鏡,直接地觀看整個場景,他立刻就能察覺是甚麼驚人的力量帶來這場浩劫。

同樣地,這群百姓一直觀看著他們周圍所發生的這些事件,卻好像戴著深色的眼鏡,在他們的視覺上他們所看到的就是亞述入侵後又離開,僅僅看到了 神工作的結果。但突然神靠得如此近,使他們的眼鏡都脫落了,讓他們看事情扭曲失真的媒介被拋除了,所以,哦!他們面見耶和華的同在,有如烈火和烈焰,使他們在它可怕的大能中戰兢退後,意識到他們全然敗壞的罪惡,無法承受如此神聖的交通。

先知回答了這個難題。他說,人是可以與這位有如吞滅之 火同住,不畏懼祂同在搜尋之大光。人是可以如此靠近祂,使 我們的眼睛得見「王的榮美,必見遼闊之地。」但在看見之前, 必須要先滿足道德和屬靈的條件。那就是人要「行事公義」、「說 話正直」、「憎惡欺壓的財利」、「擺手不受賄賂」、「塞耳不聽流 血的話」,「閉眼不看邪惡事的」。「他必居高處,」並且他將看 見耶和華美麗的榮耀。

#### 一、公義之人

有五件事用來描述這個人,說到他的腳、他的舌、他的手、 他的耳朵和他的眼睛,為公義提供了一幅實際而具體的圖畫。

#### 1. 「行事公義」,他的腳走在正確的路上。

我們行走是聖經中常用的一幅圖畫,說明我們整個的外在 行為與舉止。若要談到聖徒們聖潔的行為,很容易就可以佔滿 整個篇幅。正如以諾與 神同行,緊緊跟隨他的天父,享受祂 親密的情誼與交通。「住在祂裡面的就作祂所作的。」我們要「行在信心中」,「行在愛中」。我們「行事為人要配得過所蒙的呼召。」我們要「謹慎行事,不要作愚昧人,乃要作智慧人。」我們如何行走呢?我們走在甚麼樣的路徑上呢?我們留下甚麼腳蹤?我們是不是去到那些沒有祂在前頭引導、也沒有祂與我們同行的地方呢?我們是走到窄路上,還是引到毀滅的大道上呢?

#### 2. 「說話正直」。他的舌頭是先知下一個注意的對象。

我們舌頭的狀況是健康檢查的一個項目。而這個人的舌頭是正確的。「他說話正直,」這意思就是說,就像在 神的面前說話,讓天庭聆聽。當我們想到,就像錄音可以記錄人類的聲音,經過多年以後還能重現我們每句話語,而 神可能在天上有著一具自動裝置,可以重現我們嘴上每一句話,為那日的審判提供記錄時,這真是一件嚴肅的事,因為那時「在審判的日子,各人所說的閒話句句都要向 神交帳。」 神的話常常提到舌頭。因為不只我們的思想與感覺會玷污我們的全人,我們所說的話也能引火上身。話語一經出口,就能帶著致命與腐蝕的毒氣作用在我們自己身上。

讓我們使我們的話語能符合這神聖的標準。我們的舌頭是 否純潔、莊重、真實、恩慈、智慧,被五旬節之火所觸摸?它 屬於 神嗎?它是否為 神而說?它是否被 神膏抹,分別出來事奉祂、讚美祂?我們能否通過這個測試:「他說話正直」? 基督徒們太少了解他們那無益且愚昧的閒談令他們蒙受多大 的損失。如果我們保留那浪費在空談上面的精力,就能加增我 們的壽命。「你們的言語要常常帶著和氣,好像用鹽調和,就 可知道該怎樣回答各人。」

#### 3. 清潔的手,「他擺手不受賄賂」。

政治、社會與商業世界瀰漫著各樣的腐壞。真實的基督徒 斥責這些事情、拒絕不誠實的收益,即使沒有從事不合法的生意和財務,也會逃避肆意投機與不正直手段這類大受歡迎的方法。人很容易被捲入這些漩渦,因為投資前景大好,投機慧眼獨具,就算小小的投資也能迅速致富,利潤可觀。這些都是四面圍繞著我們的試探。基督的真僕人總是衡量每一項交易,不只按著良心、法律,而是按著 神話語的光照和精神。我們的事業是否經得起聖經的光照?是否能讓我們與吞滅的火、與永恆的燃燒同住?當那日子火要燒去一切的草木禾稭,那時我們的帳簿能否經得起審視?

#### 4. 耳朵也要聖潔。「他塞耳不聽流血的話。」

我們沒有權利去說邪惡,也沒有權利去聽邪惡。一個公義的人會拒絕去聽謠言、閒言和惡言。如果有個愛說閒話的朋友給你說一些惡氣沖天的故事,除非這位控訴者願意讓你與他的被告同時在場,要不然就應該拒絕聆聽。你一定會發現,這樣作是可靠的預防,你絕不會再遇到第二次麻煩。因為這種罪惡的作法不只傷害了品格與名聲,也傷害那些聆聽的人,以及那些黑心傳舌、讓整件事繼續流傳的人。能夠讓自己的心思與記憶免於這些冷酷與罪惡繼續地玷污敗壞,真是有福。

#### 5. 眼睛也要聖潔。「閉眼不看邪惡事的。」

對許多事,主的僕人應該盲目。其中之一是對自己的美德,另一個是對他弟兄的過犯,第三是對這世界的虛榮和愚昧。有些邪惡是會催眠的。只消一眼,大衛就受引誘犯了大罪。「求你叫我轉眼不看虛假,」詩人這樣祈求真是智慧。「你的

眼目要向前正看;你的眼睛當向前直觀。要修平你腳下的路, 堅定你一切的道。, 耶路撒冷的聖者這樣指示, 是一樣的智慧。

親愛的讀者,你的生活經得起這五方面的檢視嗎?當你所有的生活都要經過天上的光搜尋時,你要如何與吞滅的火和永 火同住呢?

#### 二、他的祝福。這位公義之人有著偉大而有能力的應許。

#### 1. 受高舉。「他必居高處。」

我們需要透過新約來詮釋這個應許。這不僅僅是道德的極致,也不僅僅是崇高的理想,更不僅僅是高尚的目標和高貴的目的。這是使徒在以弗所書二:6 所形容的:「祂又叫我們與基督耶穌一同復活,一同坐在天上。」

這是一種偉大的屬靈轉變,使我們的生命連結與寶座上的基督,使我們成為天上的國民,在那裏有我們的家鄉。我們真真實實地屬於那個地方,而不是這地上的任何地方。我們的朋友正急切地前往,在那裡有我們的未來和永遠的家。

我們是否配得進入這個高處?我們是否用雙腳在地上行走,而讓我們的頭和心留在上面?我們是否緊緊地連於我們所愛已經離世的人,不是透過招魂術這種犯罪的作法,而是透過與耶穌基督的親密交通,因為我們永遠可以與祂相交,所以知道我們所愛的人如今與祂同在那裡?我們是否想到有一天我們將從高處、那永遠長住之處來觀看這一切,並用這樣的角度來觀看我們現在的試煉?

#### 2. 安全。「他的保障是磐石的堅壘。」

一個住在高處、與耶穌基督聯合並相交的公義之人是堅固無法破壞的。「如果 神幫助我們,誰能抵擋我們呢?」「你們若是熱心行善,有誰害你們呢?」

當我們住在祂裡面時,就沒有甚麼須要懼怕的。我們不須要去打自己的仗,只要就近我們救主這避難所,看著祂來爭戰。喔,那些已經「在至高者的隱密處」找到安居之所並且「住在全能者蔭下」的人,是多麼安全呀!因為確確實實地「耶和華要保護你,免受一切的災害;你出你入,耶和華要保護你,從今時直到永遠。」

#### 3. 豐裕充足。「他的糧必不缺乏;他的水必不斷絕。」

神的祝福包括所有屬世的事物。但祂所應許的不是懶惰的餅,也不是奢侈的餅,卻是充充足足,而信心所留下的記錄正是許許多多的故事,見證 神的供應總是回應祂百姓信靠的禱告,而賜下日用的所需。

#### 4. 更大的異象。「你的眼必見王的榮美,必見遼闊之地。」

屬靈的異象總是表現出聖潔與順服的生命。所以大衛能說:「我比我的師傅更通達,因我思想祢的法度。」人的心可以得著耶穌的異象,使祂比任何人事物都更加真實,並使全心如此滿足與安息,讓我們不再渴求任何其他事物。理智上了解歷史上的耶穌是一回事,心的深處認識、感知並深愛著這位活著的基督則是另外一回事。這樣的異象不能加添祂的榮美,卻使祂對我們成為真實,從那刻起,在祂愛的異象之中,所有其他的吸引都要失色,所有其他的喜悅都顯得黯淡無光。

我已看見耶穌,周遭的一切都全然脫落。 我已看見耶穌,所有的需求都得著供應。 我已看見耶穌,我的心因耶穌而全然滿足。

但這個異象佔滿了整個視野。「他們必見遼闊之地。」 心我們顯明的不只是祂的榮美,還有祂為我們預備的所有祝福 的產業。「祂在聖徒中得的基業有何等豐盛的榮耀;並知道他 向我們這信的人所顯的能力是何等浩大。」為著每一位聖徒都 有一處應許之地,有如古時有山有谷的迦南那般真實,有如我 們信心從祂所領受的那般寬廣。

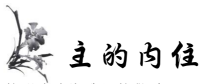
大部分的人的異象都在有限的範圍,但 神應許要給我們 更寬廣的視野,讓我們看見祂為我們全備的計劃,命定我們成為蒙 神拯救的兒女,得著完全的榮耀,永世得在祂的國度與 榮耀中,提昇我們遠離這世界與罪惡的吸引,以致我們竭力追求,來得著基督耶穌所以得著我們的。我們是否願意祈求,讓 祂打開我們的眼睛,使我們看見「滾闊之地」的異象?

因此先知繼續說,「你的眼必見耶路撒冷為安靜的居所, 為不挪移的帳幕。」 神會賜下異象,讓我們看見祂的工作和 這工作的祝福與興盛,並且差遣我們前去使它實現。

三、神豐盛而自由的榮耀「在那裏,耶和華必顯威嚴與我們同在, 當作江河寬闊之地;其中必沒有盪槳搖櫓的船來往,也沒有威 武的船經過。」

這是一幅非常精確的圖畫,描寫出聖靈帶給降服之心靈的 豐盛與自由。 神向我們成了榮耀的主,生命也不再苦苦掙 扎,像是划船手勞苦奮戰,要費勁地通過迎面而來的海浪才得 以往前,卻像是有力的洋流所承托的器皿,使我們的生命自然 的迸發、得勝有餘並且超然純淨。

蒙愛的人,我們是否認識祂是榮耀的主?我們是否在祂愛與大能這偉大江河的水流當中找到了我們的位置?使我們的生命不再是絕望的努力,而是充滿愛與大能的榮耀與自由?讓我們緊緊抓住這個異象,讓我們興起好與它全然相合。



慕安得烈

#### 第七章基督的謙卑成為我們的救贖

你們當以基督耶穌的心為心,祂本有 神的形像,不以自己與 神同等為強奪的;反倒虚己,取了奴僕的形像,成為人的樣式;既有人的樣子,就自己卑微,存心順服,以至於死,且死在十字架上。(腓立比書 2:5~8)

大家都熟悉這段優美的經文。保羅說到每天生活中一件最 簡單、最實際的事情,就是謙卑,然後與這相關的,他繼續向 我們展現一個神聖的真理。在這童中我們看見耶穌這位永恆的 神——祂有 神的形象,並與 神同在。我們看見祂道成肉身 -祂降世,取了人的樣式。我們看見祂受死,成為我們的代 贖——祂順服以致於死。我們看見祂昇天——神已經大大高舉 了祂。我們看見祂國度的榮耀──萬膝要跪拜,萬口要承認祂 是主。這些又關聯到甚麼呢?這是神學的研究嗎?不是。這是 要描述基督的所是嗎?不是。這是要關連到一個簡單明確的呼 召,就是當我們與別人往來時,要活出謙卑的生命來。我們在 地上的生活緊緊連於耶穌昇天時所顯明 神那永恆的榮耀。我 們對耶穌真實的仰望、真實的跪拜,都應該與一種深深謙卑的 精神與態度緊緊相連而無法分離。想想耶穌的謙卑。首先,這 謙卑是我們的拯救;接著,這謙卑正是我們所需要的拯救;再 者,這謙卑是聖靈所要給我們的拯救。

議卑是基督所帶來的拯救。這是我們第一個想到的。我們 對基督的所是,常常只有一個非常模糊,甚至我可以說是空幻 的認識;我們愛基督這個人,但真正使祂作為基督的那些事,

卻是我們所不認識也不愛慕的。如果我們愛基督超過一切的事 物,我們就必須愛謙卑超過一切的事物,因為謙卑正是祂生命 與榮耀的真正本質,也是祂所帶來的拯救。只要想想這個。謙 卑從哪裡開始?謙卑是否在天上?你知道那裡會有謙卑,因為 在那裡人們會將冠冕投擲在 神寶巫與羔羊面前。但謙卑是否 神的寶座上?是的,豈不正是這屬天的謙卑使坐在寶座上 的耶穌願意說:「我要下去,成為僕人,為人而死;我要去並 牛活,有如 神那溫柔而平凡的羔羊」?耶穌將謙卑從天上帶 來給我們。正是謙卑將祂帶到地上,否則祂永遠不會來。因此, 正如基督在這神聖的謙卑裡成了人,所以祂整個的生命都標誌 著這個謙卑。祂本來可以選擇以另一種形象出現;祂可以選擇 王的形象,但祂選擇了僕人這個形象。祂讓白己默默無聞,祂 倒空自己, 祂選擇了僕人這個形象。祂說:「人子來不是要受 人服事,乃是要服事人,並要捨命作多人的贖價。」你知道, 在最後一個晚上,祂站在僕人的位子上,用條毛巾圍著自己, 前去洗彼得和其他門徒的腳。蒙愛的人,耶穌在地上的生活正 是一個最深謙卑的生活。正是這個使祂的生命在一神的眼中充 滿價值與榮美。然後,祂的死——或許你還沒有這樣從這方面 想過——但祂的死正展示出無可比擬的謙卑。「祂就自己卑 微,存心順服,以至於死,且死在十字架上。」我主基督當祂 在地上行走的每個時刻裡都取了低低的位子;當祂開始洗門徒 的腳時,祂取了很低的位子;但當祂前往加略山時,祂取了 的宇宙中所能找到最低的位子,就在這個最低的位子,祂讓罪 神的咒詛來掩蓋祂。祂取了罪人的位子,使祂能背負我 惡、 們的重擔,使祂能服事我們,拯救我們脫離我們的卑劣,使祂 藉著祂的寶血為我們贏得釋放,使祂藉著這血洗淨我們所有的 玷污與罪愆。

我們可能落入一種危險,可以思想基督是 神、是人、祂 代贖、成為救主、被高舉坐在寶座上,因此我們得了基督的一 種形象,但對真正的基督,祂本質中真正的核心全然無知。甚 麽是真正的基督?神聖的謙卑,為了我們的救恩,而極盡屈躬 俯就。耶穌的謙卑正是我們的拯救。我們讀到:「祂自己卑微,所 神將祂升為至高。」祂被高舉升上寶座的秘訣是:祂在 以, 神和人的面前自己卑微。這位一神的基督是如此謙卑,而今在 天上,基督信位謙卑的人子,正坐在一神的寶座上。我所看見 的是甚麼?有羔羊站立,是曾經被殺的,就在寶座之上。在榮 耀之中,祂仍是一神那謙遜而溫柔的羔羊。祂的謙卑就是祂所 配戴的徽章。你常會使用 神的羔羊這個名字,而且常與犧牲 的寶血聯在一起。你會唱羔羊的讚美之歌,你也信靠羔羊的寶 個字對我們應該有兩個意義:它不僅代表犧牲、代表寶血,而 日它應該代表 神在地上道成肉身的謙遜、以及表現在微小羔 羊身上那謙和與溫柔的 神的謙卑。

但基督所帶來的拯救,不只是從謙卑中所流出來;它也帶 向謙卑。我們必須了解這不僅是基督所帶來的拯救,而且這正 是你我所需要的拯救。人一切卑劣的起源是甚麼?最主要就是 驕傲,人尋求自己的意願和他自己的榮耀。是的,驕傲正是所 有罪的根源,所以 神的羔羊來就近我們的驕傲,並來拯救我 們脫離驕傲。在所有事物之中,我們最需要的就是得著拯救, 脫離我們的驕傲和我們的自我意志。能夠得拯救脫離偷竊、謀 殺和其他所有的邪惡,是美好的,但人最需要的是從所有罪惡 的根源中得著拯救。只有當人開始領悟到這正是他所需要的拯

救時,他才能真正地了解基督的所是,並能接受祂作為自己的 拯救。這也是我們基督徒和信眾所特別需要的拯救。我們知道 彼得和約翰悲慘的故事,他們的白我意志和驕傲帶給他們甚麼 影響。他們最需要從中得著拯救的,不是別的,正是他們自己, 而如果我們想進入安息的生命,這正是我們必須學習的功課。 如果驕傲仍然掌權,我們如何能進入這樣的生命,並住在神羔 羊的懷抱中呢?我們不是常常聽到人抱怨,基督的教會是如何 神的聖徒之間,又是甚麽浩成常見的分 充滿著驕傲嗎?即使 黨、鬥爭和忌妒呢?為什麽家裡常有苦毒——雖然可能只維持 半個小時,或是半天?但又是甚麽造成這些嚴苛的論斷和輕率 的話語呢?朋友之間的隔閡是如何產生的?惡言惡語的起因 是甚麽?白私、無視於他人感受因何產生?都是單單因為人的 驕傲。他高舉白己,他按著白己的喜悅堅持白己的意見和判 斷。我們所需要的拯救正是謙卑,因為唯有通過謙卑,我們才 能恢復與 神正確的關係。

「等候神」,這是受造與神之間真正關係唯一真實的表現——在神面前成為無有。由神所造的受造最基本的想法是甚麼?就是——成為器皿,讓祂能傾注祂的豐盛,使祂能顯明祂的生命、祂的美善、祂的能力和祂的愛。器皿必須倒空,才能被注滿,而我們若要被神的生命所充滿,我們就必須真實地倒空自我。神的榮耀是——祂要充滿所有的事物,特別是它所救贖的百姓。而且正如這是受造的榮耀,所以這也是每個蒙救贖的靈魂唯一的榮耀,就是在神面前倒空成為無有,等候祂,讓神成為一切的一切。

謙卑幾乎在新約每卷書信中都占有重要的地置。保羅說:

「凡事謙虚、溫柔、忍耐,用愛心互相寬容,用和平彼此聯絡,竭力保守聖靈所賜合而為一的心。」你愈靠近 神,愈被 神充滿,你就愈謙虚;不論是在 神面前或人的面前,你會樂於深深地彎腰鞠躬。我們都知道彼得早期是多麼自信,但在他的書信中,他說話卻是如此不同!他在那裡寫道:「你們年幼的,也要順服年長的。就是你們眾人也都要以謙卑束腰,彼此順服;你們要自卑,服在 神大能的手下,到了時候,他必叫你們升高。」他了解,所以他可以對所有的人放膽傳講謙卑。這真是我們需要的拯救。是甚麼攔阻了人們進到我們所談的這種全然的降服呢?正是他們不敢棄絕自己,並將自己交託給神;正是他們不願成為無有,放下他們的願望、他們的意志和他們的榮譽,全然交給基督。我們不接受耶穌所賜的拯救嗎?祂放棄祂自己的意志;祂放棄祂自己的榮譽;祂放棄對自己的任何倚靠;祂倚靠 神而活,成為父所差的僕人。這裡有我們所需要的拯救,就是在基督裡的謙卑之靈。

是甚麼常常攪動著我們的心和我們的平安呢?就是想要為大的驕傲。 神的命令是不能改變的,「 神阻擋驕傲的人, 賜恩給謙卑的人。」耶穌何等須要常常對祂的門徒講論這件事呀!你在福音書中會重覆地發現這些簡單的話語:「凡自高的,必降為卑;自卑的,必升為高。」祂又教導祂的門徒們:「在你們中間,誰願為首,就必作眾人的僕人。」這應該是我們在 神面前的呼求:「求聖靈的大能降在我身上,帶著耶穌的謙卑,使我可以選擇祂所選擇位子。」弟兄,你是否想要一個位子,比耶穌選擇的位子更好?你是否正尋找一個高於耶穌的位子?或者你會說:「我要下來,下來,盡我所能地走得更

深、更低。靠著一神的幫助,我要在一神面前成為無有。我要在耶穌所在的地方。」

現在來到第三件要思考的事:這是聖靈帶來的拯救。你知 道在這些門徒身上發生了何等的改變。讓我們為此讚美一神, 聖靈要做成的是,要將耶穌的生命、性情、傾向和喜好從天上 帶到我們的心中。那就是聖靈。祂也進行祂大能的工作,賜下 恩賜;但聖靈的全然豐滿是——耶穌基督在祂的謙卑中,臨到 我們並居住在我們裡面。當基督正教導祂的門徒們時,祂所有 的教訓都有助於預備他們、破碎他們、並使他們明白出錯的地 方,而唤醒他們的渴望;但教導作不到,他們對耶穌所有的愛 和他們想要討祂喜悅的渴望也無法作到,直到聖靈來。那是基 督所給的應許。祂說到當聖靈來時:「我會再到你們當中。」 基督對祂的門徒說:「三年來我與你們在一起,你們與我一直 有著最親密的接觸,我也竭盡所能地觸摸你們的心;我努力地 要進入你們的心,但我失敗了;但不要害怕,我還會再來。那 日你們將要看見我,你們的心就要歡喜,沒有人可以將你們的 喜樂奪去。我再來,要住在你們裡面,在你們裡面活出我的生 命。」基督到天上,好得著祂所從來沒有的一種能力。那是甚 麼?就是活在人裡面的能力。為此大大地讚美 神!正因耶 穌,全然謙卑的一位, 神的羔羊,謙卑、柔和而溫柔的那一 位,在聖靈中來到祂門徒們的心中,驅逐驕傲,讓天堂氣息透 過祂的愛而吹拂,讓他們含而為一心、一靈。

親愛的朋友們,基督是你們的。在聖靈能力中來到的這位 基督是你們的。你是否渴望擁有祂,擁有完美的基督耶穌?那麼,來吧,定睛觀看,看祂如何從祂 神格的榮耀中——祂本

神的形像,與《神同等;在祂道成肉身的榮耀中——祂成 石 為人;在祂受死代贖的榮耀中——祂順服以致於死;並且在祂 被高舉的榮耀中,這也是最主要和最耀眼的榮耀,祂是這樣謙 卑自己, 從天降到地, 從地降到十字架。 祂謙卑自己, 背起 羔羊這個名字,顯出謙和,並為此而死。現在我們需要做的是 甚麽?我們如何能被耶穌這樣的謙卑拯救呢?這是個嚴肅的 問題,但感謝 神,答案已經有了。首先,我們必須渴望這件 事渦於一切。讓我們學習禱告 神,釋放我們脫離任何一絲的 驕傲,因為這是受咒詛的。讓我們學習將基督徒生命中的其他 事物暫時放一邊,開始日復一日祈求 神的羔羊:「喔, 神的 羔羊,我認識祢的愛,但我太不認識祢的謙卑。」日復一日地 來,將你的心靠在祂心上,並帶著強烈的渴望對祂說:「耶穌, 神的羔羊,喔,給我,給我祢白己,帶著祢的溫和和謙卑。」 祂將滿足那些敬畏祂的人的渴望。只是渴望這件事並為這件事 禱告是不夠的,要官告並接受這件事成為你的。這個謙卑已經 在基督耶穌裡賜給你了。基督是我們的生命。這是甚麼意思? 喔,神將給你和我看見這是甚麽意思。空氣是我們生命所必須 的,而空氣充滿在全世界各處。我們呼吸毫無困難,因為 跟空氣一樣包圍著我們,而空氣會比基督更靠近我嗎?太陽將 光線給了每片綠葉、每株小草,每時每刻閃耀著光線。而太陽 靠近小草會比基督靠近人的靈更近嗎?當然不會,基督在四圍 環繞我們。基督正包裹著我們,想要進來,而天上、地下或甚 至地獄中都沒有仟何事物可以阻擋基督的光照進倒空、敞開的 心裡。如果你房間的百葉窗關起來,光線就不能進來;它會留 在建築物外面,流動著、照射著百葉窗;但它無法進來。但只 要窗戶沒有百葉窗,光線進來了,它就歡歡喜喜地進入並充滿整個房間。所以, 神的兒女們,耶穌和祂的光,耶穌和祂的謙卑,正四圍環繞著你,渴望進入你的心中。今天就來,接受祂,領受祂那蒙福的謙卑與溫柔。不要怕祂,祂是 神的羔羊。祂對你是如此有耐心,祂對你如此恩慈,祂如此溫柔、慈愛。今天就鼓起勇氣,信靠耶穌,讓祂進入你的心,並且占有它。當祂完全占有你心的時候,會有一種生命,日復一日與祂有福地相交,而你將愈發感到深深地需要有段與祂同在的安靜時刻,單單敬拜並愛慕祂,單單的在祂面前沉入無助並謙卑中,並說:「耶穌,我是無有,但祢是一切。」這會是一種蒙福的生命,因為你會意識到自己正在耶穌的腳前。在這種時刻,你可以宣告耶穌帶著祂 神聖的謙卑成了你靈裡的生命。你願意嗎?你願意打開你的心,並說:「請進來,請進來」嗎?

今天就來,在祂奇妙的謙卑蒙福的大能中重新領受祂,並對祂說:「喔,你實實在在說過,『你們要學我的樣式,因為我心裏柔和謙卑,你們心裏就必得享安息。』我的主,我知道為什麼我沒有這個完美的生命,就是因為我的驕傲,但今天,求你來,住在我的心中。你曾經引導彼得和約翰進入你那蒙福屬天的謙卑裡;你不會拒絕我。主,我在這裡;求你進來,因為只有祢藉著祢奇妙的謙卑才能拯救婐。喔, 神的羔羊,我信靠祢;來占有我的心,住在我裡面。」當你這樣說了,就安靜地往外去並自己引退,讓你行事為人溫柔謙和,正如有 神的羔羊住在你的心中,並說:「我已經接待了 神的羔羊,祂讓我的心成了祂照料的對象;祂將祂的謙卑和對 神的倚靠吹進我他心成了祂照料的對象;祂將祂的謙卑和對 神的倚靠吹進我裡面,把我帶到 神那裡。祂的謙卑就是我的生命、我的拯救。」

## 得勝的禱告

#### 慕油



#### 第五章 感恩

接下來我要提到有關禱告的另一要素就是感恩。

我們應該更加感謝我們從 神所得著的一切。也許你們當中有當母親的,如果家裡有一個孩子不斷地抱怨,從來不知道要感謝。你知道為這樣的孩子無論做什麼都不會有什麼快樂的。如果你遇到一個乞丐,他總是在抱怨,對你給他的從不感謝,很快的你就會當著他的面把門關上。忘恩負義是我們所面對的事中最令人難以忍受的事。偉大的英國詩人說:

「你吹啊!你吹吧!寒冬的風, 然而你卻不如刻薄無情之人的忘恩負義, 因為你的牙齒看起來沒有那麼銳利傷人, 雖然你的呼吸很粗野。」

對於這樣的罪惡我們無法講得太清楚,那樣是對這類的人很貶低的。即使在基督徒中也有很多這種人。在這裡我們每天從 神得著無數的祝福,然而在 神的教會中讚美和感恩卻是那麼的少!

古諾在他的基督徒全副軍裝中提到「凡事謝恩。」說:「讚美使真道顯出美好。」「一個忘恩負義的聖徒是活在矛盾之中。做惡和忘恩負義是雙胞胎、生死不離,當一個人不再做惡,他就會開始感恩。這就是 神對你的期望,你的受造就是為此。在基督裡 神歡歡喜喜的選召了你,為此你應該是一個在地上隨時可以讚美祂的人,如同在永恆的天上一樣。 神在人身上是不會遺漏這麼重要的設計的。是什麼使祂憐憫我們,賜下作詞譜曲的恩賜來讚美祂?『他們誠然是我的百姓,不行虛假的子民;這樣,祂就作了他們的救主。』(以賽亞書 63:8)」

「祂指望在你手中的交易有公平。然而如果你不是祂的孩 子,有那一個為父的會以他的聲譽來為你作保呢?王子能在哪 裡指望得著尊榮呢?如果他不是王所最愛的?然而在你的國 中缺乏憐憫比世界更甚。基督徒啊!你和你的弟兄們,把在你 們中間的天與地隔絕了! 神所阳上你的是什麽呢?太陽、月 亮和星星的設立為要給你光;海洋和陸地的寶藏為你所用;雖 有他人企圖佔據,然而你們才是合法的繼承人,萬物勞苦嘆息 都服役於你們。好與壞的天使都為服事你而造,壞天使如差役 般誘惑、試探你,成為潔淨、光照你的恩典,使你的道路更加 安舒。良善的天使是你天父的僕人,不離不棄的扶持你在他們 的手臂之中。你的一神對你從無保留,祂在你裡面——祂是你 的父親、良人、密友。 神祂自己歡然愛你。哦,這是何等的 榮耀,能飲於王子的杯!『祢也必叫他們喝祢樂河的水。』這 不是你所流的血汗换來的,這宴席是祂所付的代價,然而祂只 期望你們為這恩典的源頭獻上感謝。在福音上我們無法加上贖 罪的祭,只有以感謝為祭才是 神所要的全部。」

查諾克在「屬靈的敬拜」著作中說:「在救贖的恩典之下, 讚美 神是最高的獻祭和敬拜。就福音來說這是敬拜中的主體 也是永恆的一部分。詩篇的作者,當他們談及福音時,這種敬 拜的力量驅使他們說:『要向耶和華唱新歌!(詩篇 96:1); 願錫安的民因他們的王快樂!(詩篇 149:2); 願聖民因所得 的榮耀高興!願他們在床上歡呼!(詩篇149:5); 願他們口中 稱讚 神為高。(詩篇 149:6)』詩篇最後幾篇(146~150)從開 始到結束都是在讚美耶和華。對 神的敬拜,如果心中沒有誠 實,口中沒有讚美,就不能說是屬靈的敬拜。想到我們在福音 中發現 神那令人愛慕的完美,使我們更認真地更有信心地來 求祂的祝福,以信和愛的翅膀向祂飛去,在祂的同在中更多在 靈裡榮耀祂。」 聖經中提到關於讚美是比禱告多得多,也有一些是讚美的聚會!大衛在他的詩篇中常常把讚美和禱告混在一起。所羅門在獻殿時大多是向 神禱告,但是讚美的聲音帶下了 神的榮耀充滿了聖殿,因為我們讀到:「當時,在那裏所有的祭司都已自潔,並不分班供職。他們出聖所的時候,歌唱的利未人亞薩、希幔、耶杜頓,和他們的眾子眾弟兄都穿細麻布衣服,站在壇的東邊,敲鈸、鼓瑟、彈琴,同著他們有一百二十個祭司吹號。吹號的、歌唱的都一齊發聲,聲合為一,讚美感謝耶和華。吹號、敲鈸,用各種樂器,揚聲讚美耶和華說:耶和華本為善,祂的慈愛永遠長存!那時,耶和華的殿有雲充滿,甚至祭司不能站立供職,因為耶和華的榮光充滿了 神的殿。(歷代志下 5:11~14)

我們也讀到約沙法王藉著讚美 神向著 神充滿信心和 感恩,得勝了亞捫王和摩押王。

「次日清早,眾人起來往提哥亞的曠野去。出去的時候, 約沙法站著說:『猶大人和耶路撒冷的居民哪,要聽我說:信 耶和華一你們的 神就必立穩;信祂的先知就必亨通。』約沙 法既與民商議了,就設立歌唱的人,頌讚耶和華,使他們穿上 聖潔的禮服,走在軍前讚美耶和華說:『當稱謝耶和華,因他 的慈愛永遠長存!』眾人方唱歌讚美的時候,耶和華就派伏兵 擊殺那來攻擊猶大人的亞捫人、摩押人,和西珥山人,他們就 被打敗了。」(歷代志下 20:20~22)

據說在大蕭條時期新英格蘭的第一批移民,提出了一個公 共程序宣佈要制定禁食日。有一個老農民站起來,談到他們的 抱怨上達於天,評估他們現在所擁有的,顯出他們有許多是應 該感恩的,不應該是要制定一天來禁食,而是應該制定一天來 感恩。他們就這樣做了,感恩節的習俗就一直延續至今。 無論我們的困難有多大,甚至有很深的痛苦,還是仍然有感激的空間。亞當·湯瑪斯說:「存放在你約櫃裡的記憶不只有金罐中的嗎哪——生命的糧;也有亞倫的杖——引導鞭策使你成長進步。約伯說:「賞賜的是耶和華,收取的也是耶和華。耶和華的名是應當稱頌的。」在 神的眼中天堂的路不是玫瑰花的大道,祂把祂的孩子放在磨難之中,藉著火的熬鍊除去一切腐朽的雜質。 神藉由難處催促我們來到祂面前,應許我們得著釋放,最後,祂所要求我們的就是榮耀祂。在患難之日求告我、我必搭救你,你也要榮耀我。(詩篇 50:15)就像夜鶯我們可以在晚上唱歌,並與約翰牛頓一同說:「我所遇到的一切都要為我的益處效力,良藥總是苦口,目前雖然痛苦,不久將會停止,然後,何等歡欣!高唱得勝者的歌。」

在所有使徒中沒有人像保羅所遭遇的苦難如此之多。但在他們之中我們也沒發現有誰像保羅一樣經常的感謝 神。讀他寫給腓立比教會的書信。記得他在腓立比所遭受的苦嗎?他們是如何鞭打他,把他下在監獄。然而在書信中每一章都談到要喜樂和要感謝。有一句大家都很熟悉的經節:「應當一無罣慮、只要凡事藉著禱告、祈求和感謝、將你們所要的告訴 神。」(腓立比書 4:6)。有人曾說這裡有三個寶貴的觀念:「一無罣慮;凡事禱告;凡事感謝。」我們常常會因 神為我們所成就的事來感謝 神。然而保羅說:「我們感謝 神我們主耶穌基督的父、常常為你們禱告。」(歌羅西書 1:3)所以他是不停地感謝。當你閱讀保羅的每一卷書信時,你會發現他對 神充滿讚美。

即使沒有什麼讓我們覺得可以感謝的,耶穌基督愛我們,為我們捨了祂自己,永遠是一個足以讓我們感謝的理由。有一

個農夫曾經被發現跪在納什維爾附近的一個士兵的墳墓前。有人來問他說:「你為什麼那麼重視這個墳墓呢?是你的兒子埋在這兒嗎?」「不!」他說:「在戰爭期間我的家人都生病了,我被徵召入伍但我無法離開他們。我有一個鄰居過來說:『我沒有家人,我就替你入伍當兵。』他就去了。後來他在奇克莫加河受重傷被送到醫院在那裡他死了。先生,我走很遠的路來到這裡就是要在他墓碑上寫這句話『他為我而死。』」這是一句每一個信徒可以常常為他的救贖主所說的話,並且是充滿歡喜快樂的心說。「我們應當靠著那穌、常常以頌讚為祭、獻給神、這就是那承認主名之人嘴唇的果子。」(希伯來書 13:15)

#### 讚美神

「要揚聲讚美!我的嘴唇啊!要向全世界宣告。 要讚美我的 神,要揚聲讚美,結巴的舌頭啊! 要以最歡欣的聲音!要大大的讚美祂! 「要楊聲讚美!洋海和陸地啊,

天上最亮的星星啊!要從你遙遠的疆界發聲讚美! 要揚起歡樂的樂音傳向四方直到無界無疆。

「要揚聲讚美!天和天上的天啊!在那裡我們的 神, 為祂自己造了明亮的居所。

> 「要揚聲讚美! 眾天使啊! 要揚聲讚美! 在讚美歌聲中要宣告祂那存到永永遠遠的聖名。

> > 「要揚聲讚美!塵世之子啊!

**祂除去了你的老我,為你祂離棄天堂。** 

「要揚聲讚美!死亡之子啊! 祂替你而死,祂被釘死使你蒙福。」

——博納博士

## \*\*\* 本 堂 訊 息 \*\*\*

- 1. 今年冬令會蒙 神賜福天氣暖和, 神的同在很豐富,榮耀歸主。 貝教士服事完冬令會後立即搭機返美。
- 2. 第二次全省同工等候主的聚會於 103 年 4 月 1(星期二)下午 3:00~4 月 4 日(星期五)中午 12:00 於大甲錫安堂舉行,歡迎同工 們參加。
- 今年增設楊梅錫安堂,地址如封底通訊欄所載,歡迎介紹渴慕的人參加聚會。
- 4. 錫安堂出版社於 103 年 1 月 1 日起改組為錫安堂出版有限公司, 基本資料帳戶全部更新如頁底所列,特此通知。
- 5. 恩光電子版網路載址:士林錫安堂網站→蜜與奶園地→恩光 http://www.slzion.org.tw/

### 本期目錄

| 1  | 在基督裡的單純      |                    | P1       |
|----|--------------|--------------------|----------|
|    |              | ,                  |          |
| 2. | 以賽亞書中的基督(13) | ·······宣信博士······· | •••••P5  |
| 2. | 主的內住(7)      | 安得烈                | ·····P12 |
| 3  | 得勝的禱告——感恩(5) |                    | P20      |
| υ. |              |                    | 1 40     |
|    | 新產           | 品介紹                |          |

- 1. 恩光合輯第一輯(1973/1~1974/12);第二輯(1975/1~12) 第三輯 (1976/1~12) 第四輯(1977/1~12) 第五輯(1978/1~12) 第六輯 (1979/1~12) 第七輯(1980/1~12)出版了出版了,喜歡恩光的讀者可洽錫安堂出版社購買,每本 150 元。請弟兄姊妹支持恩光發行歡迎訂購。
- 慕安得烈的真葡萄樹(中英對照)出版了,這是一本將內在生活的 奧秘講的非常透徹的好書,值得珍藏。喜歡慕安得烈作品的讀者 歡迎訂購。

#### 錫安堂出版有限公司地址及電話如下:

台中市 437 大甲區民生路 2-75 號

郵政劃撥:錫安堂出版有限公司 22767565

銀行帳號:台灣銀行大甲分行(代號 004 0727) 072001004136

E-mail: zionpublish@yahoo.com.tw zionpublish@gmail.com

| 各地錫安堂地址及電話 |     |                                                      |                  |  |  |
|------------|-----|------------------------------------------------------|------------------|--|--|
| 士          | 林   | 111 台北市士林區福國路 94 號 2 樓                               | 02-28356570      |  |  |
| 景          | 美   | 116 台北市文山區羅斯福路六段 407 號 3 樓之 1                        | 02-29331674      |  |  |
| 台          | 北   | 110 台北市信義區基隆路一段 176 號 11 樓之 1                        | 02-27672962      |  |  |
| 蘆          | 洲   | 247 新北市蘆洲區信義路 302 巷 2 號 1 樓                          | 02-28475797      |  |  |
| 深          | 坑   | 222 新北市深坑區埔新街 57 號 2 樓                               | 02-26620590      |  |  |
| 中          | 和   | 235 新北市中和區景安路 46 號 8 樓                               | 02-22406710      |  |  |
| 平          | 溪   | 226 新北市平溪區中華街 38 號                                   | 02-24236529      |  |  |
| 基          | 隆   | 202 基隆市中正路 34 號 602、603 室                            | 02-24245070      |  |  |
| 龜          | Ш   | 333 桃園縣龜山鄉文光街 36 號 1 樓(近林□長庚醫院)                      | 03-3287408       |  |  |
| Ф          | 壢   | 320 桃園縣中壢市協同街 112 號之 1 地下樓                           | 03-4566747       |  |  |
| 龍          | 潭   | 325 桃園縣龍潭鄉百年二街 15 巷 7 號 10 樓                         | 03-4993306       |  |  |
| 桃          | 袁   | 330 桃園市中平路 98 號 16 樓                                 | 03-2289227       |  |  |
| 楊          | 梅   | 326 桃園縣楊梅市文化街 189 巷 60 號 12 樓                        | 03-4811711       |  |  |
| 苗          | 栗   | 360 苗栗市和平路 99 號 1 樓                                  | 037-352560       |  |  |
| 花          | 蓮   | 970 花蓮市中美九街 117 巷 1 弄 9 號                            | 03-8228543       |  |  |
| 宜          | 蘭   | 260 宜蘭市中山路二段 202 巷 21 號                              | 03-9328371       |  |  |
| 台          | 中   | 404 台中市博館東街 10 巷 13 號                                | 04-23101018      |  |  |
| 大          | 甲   | 437 台中市大甲區光明路 185 號之 1                               | 04-26885146      |  |  |
| 嘉          | 義   | 600 嘉義市成仁街 173 號 2 樓                                 | 05-2253142       |  |  |
| 台          | 南   | 710 台南市小東路 689 號 B1(上海銀行地下樓)                         | 06-311-1357      |  |  |
| 高          | 雄   | 807 高雄市三民區九如二路 366 號 5 樓                             | 07-3155571~2     |  |  |
| 鳳          | Ш   | 830 高雄市鳳山區民生路 96 號 1 樓                               | 07-7105960       |  |  |
| 岡          | Ш   | 820 高雄市岡山區壽華路 52 巷 7 號                               | 07-6235448       |  |  |
| 屏          | 東   | 900 屏東市忠孝路 97 號                                      | 08-7336833       |  |  |
| 台          | 東   | 950 台東市開封街 620 號                                     | 089-324049       |  |  |
| 恩光         | 網路電 | 戏址:士林錫安堂網站→蜜與奶園地→恩光 http://www                       | v.slzion.org.tw/ |  |  |
| 國外索閱恩光教會   |     |                                                      |                  |  |  |
| 紐          | 約   | 85-51 Forest P. K. W. Y. WoodHaven N. Y. 11421-1131  | (718) 4414602    |  |  |
| 洛杉磯        |     | 4113N. Peck Rd. El Monte, CA 91732 U.S.A.            | (626) 2797447    |  |  |
| 慕主         | 先鋒  | 39620, Sundale, DR, Fremont, CA, 94538-1929, U.S. A. | (510)6568900     |  |  |
| 沙加         | 緬度  | 3424 Fruitridge Rd. Sacramento, Ca 95820             | (916) 421-8207   |  |  |
| 溫哥華        |     | 13551 King George Blvd., Surrey, BC. V3T 2V1         | (604) 581-9885   |  |  |
| 西罗         | 催圖  | 2606 145th ST.SW Lynnwood, WA 98087 U.S.A.           | (425) 5827677    |  |  |

香港九龍灣啟祥道 22 號,開達大廈 7 樓 A 室

(852) 28386652

香港以琳