**等候神**

士林錫安堂 劉秀慧牧師2020

目 錄

[等候神《一》 2](#_Toc72504701)

[等候神《二》 16](#_Toc72504702)

[等候神《三》 29](#_Toc72504703)

[等候神《四》 40](#_Toc72504704)

[等候神《五》 51](#_Toc72504705)

### 等候神《一》

耶和華啊！我向來等候你的救恩。（創四十九18）

等候神不是等神來，神就住在我們裡面，等候神就是親近神。等候神不是一時興起的情緒，花一小段時間安靜在神面前而已，等候神是一生的操練。每天早上起來，在外務尚未纏身之前，先來安靜等候神，將心思感覺集中在神身上，全人聚焦於神自己，直到全身被神的靈充滿，浸泡在神的同在中。我們必須天天花時間安靜等候神，讓神將耶穌基督在十字架上所成全的靈魂體全備救恩，逐日成全在我們身上，我們在有生之年都當等候神，存謙卑的心領受神的救恩。創世記四十九章18節說：「耶和華啊！我向來等候你的救恩。」只花一天的時間等候神，無法完全領受神那豐盛的救恩，必須「向來」等候神的救恩，天天領受神的救恩。

等候神最大的攔阻是我們複雜、混亂的心思，有的人剛開始親近神，不到一分鐘就想到某件該做的事。如果那件事是現在非去做不可，例如瓦斯爐火沒關，那麼就快點先做，再回來安靜等候神，否則拿一張紙簡短寫下該辦的事就好，繼續安靜在神面前；若思想又飛出去了，用意志將它抓回來，定注在神身上；若思緒太混亂了，可以先開口唱詩讚美神，或開口禱告，或讀一點聖經，藉著神的話聚焦於神。例如：歌羅西書二章9～10節說：「因為神本性一切的豐盛都有形有體的居住在基督裡面，你們在祂裡面也得了豐盛。」我們用神的話禱告說：「主啊！我來到你面前，就是要領受神本性一切的豐盛，我相信當我安靜在你面前時，你就將你一切的豐盛，多而又多的充滿我。我也相信當我等候你時，聖靈要治死我的肉體情慾，治死我混亂的心思與翻騰的情緒，我的意志要向你完全降服，求你拯救我的思想、感情、意志。」然後繼續安靜在神面前，直到在靈裡觸摸到神自己，在神的榮光中被改變，在神的同在中靈魂體得著更新，當然這需要經過一段時間的操練與學習。

每個人學習的過程不太一樣，就我自己學習安靜等候神而言，有三個階段：枯乾期、享受期、聯合期。

第一個階段—「枯乾期」。當我開始學習安靜等候神時，我發現自己裡面是枯乾的。在第一個階段裡，我開始學習歸回安息，覺得不太有樂趣；有時候花了時間，但覺得沒什麼收穫，也沒什麼奇特的經歷，更沒什麼特別的感覺。在這個階段，不要管自己的感覺如何，也不要在意有無特別的經歷，只要認定主與我同在，相信主就在我裡面，持定創世記四十九章18節的話：「耶和華啊！我向來等候你的救恩。」我定意要成為一個向來等候神的人，所以我下定決心，排開萬事，每天撥出一段時間與主約會，定意將這段時間奉獻給神，全心全意想著主自己，主耶穌必須擺第一，將其他的人事物，不管覺得是多麼重要的人事物都要排開，專注於目前—此時此刻—神與我同在，主就在我裡面與我同在，主正在作工，主必將祂的救恩成全在我身上。我忠心地操練安靜等候神，也藉著聚會與大家一同學習，終於度過了枯乾期。

第二個階段—「享受期」。這時我享受到一種極大的安息與聖靈中的喜樂。混亂的心思蒙神拯救，單純的聚焦於神自己。翻騰的情緒被神撫平，得享安息，以神為樂。搖擺的意志被聖靈制伏，降服於神的旨意。在這第二個階段，我繼續天天花時間安靜等候神，聖靈漸漸充滿我，這種聖靈充滿扎根於安靜等候神的操練，是一種天天的充滿、繼續不斷地充滿。每個人被聖靈充滿時，外面的表現不一樣，許多人經歷到從腹中流出活水的江河，通過舌頭說出方言來，有的人外表很安靜，有的人手抖動甚至全身震動，或有其他各式各樣的表現，但裡面都會意識到主的同在，主藉著聖靈在裡面向人顯現。

當我被聖靈充滿以後，每當在安靜等候神時，很容易感受到神的同在，全人全身浸透在聖靈裡，這真是寬闊之地、遼闊之地。此時安靜等候神不再是操練，而是享受。當然也有人從未學習安靜等候神，就被聖靈充滿。這樣的人若不學習安靜等候神，很容易失去所得著的祝福，落入靈裡枯乾的狀態。等候神是天天要做的事，聖靈充滿也是，天天要被聖靈充滿，每天花時間安靜等候神，每天就能重新被聖靈充滿。

對我而言，在第一個階段「枯乾期」，安靜等候神是一種操練，需要用意志學習。在第二個階段我被聖靈充滿以後，經歷到與神同在的安息，整個人沉浸在聖靈的海洋裡，浸泡在神榮耀的同在中，是極大的享受，巴不得多有這樣的時間，跟主耶穌浸泡在一起。當我與主同在時，我覺得自己是全世界最幸福、最快樂的人。如果我們繼續不斷安靜等候神，在生活中遵守主的命令，就可以持續保持神的同在、保持聖靈充滿。當人的裡面滿有神的同在，服事別人時，不需要用力擠出東西，乃是讓活水的江河自然地流通出去。

大德蘭修女（Teresa of Avila）提到，當人進入第二階段時，聖靈已經把我們內心所有的障礙，以及身心搖擺不定的狀態都去除了，神的恩典大浪來洗滌我們，我們內裡深處是寂靜的，是一種聆聽中的寂靜，好像我們的靈正墊著腳尖儆醒地聆聽主，沐浴在主溫馨的同在中。我們唯一所要的是在靈裡的中心處，跟神在一起。在靈裡深處，神是一切，祂是我們的全所有，我們活著就是要敬拜神、愛慕神、耐性等候神，沐浴在祂的愛所散發出來的榮耀光輝中。

大德蘭修女講了一個很有名的比喻，她說：想像有兩個噴泉，噴泉裡都有水，其中一座噴泉是藉著遠處很多人工水管，靠著人工技術把水引進來，這座噴泉才有水湧出來。但是另一座噴泉不一樣，泉源就在它的下方，所以，這座噴泉的水是從下面的泉源不斷地湧上來。人藉著讀經、研經認識神，當然很好，只是這樣的方式就像藉著一些人工的技術，逐漸地把水引進來；而安靜等候，是直接進入泉源裡面，所以人只要進入泉源的中心處，水就會噴湧出來。神就住在我們裡面，神自己是一個超自然的泉源，神樂意給我們超自然的恩寵。當這恩典臨到我們時，會伴隨著極大的平安和甘甜；這樣的滿足與欣喜，不是世上所見的那種外在的喜樂，而是內在的喜樂。人內在的水池會完全被填滿，並充滿所有的感官和整個身體，以致人會進入狂喜，那是一種神魂超拔的喜樂。靈裡深處開始湧流的泉源，會一直在人裡面擴展，難以形容的祝福會一直湧上來，使人福杯滿溢而流給別人，這是第二個階段—享受期。

第三個階段—「聯合期」。假如人繼續學習安靜等候神，不斷地在生活中順服神、遵守主的命令、與主同行，就會進入大德蘭修女所說的「聯合禱告」。她講了一個蠶的比喻，蠶以桑樹為食物直到發育成熟，然後靠近小樹枝，張開口吐絲，做成一個密閉的小繭，讓自己埋在裡面。最後，醜陋的蠶會脫繭而出，變成一隻蛾。我們的靈魂就像蠶一樣，在聖靈的幫助底下開始吸收生命，一直吸取主自己，也會吸收主給我們的各樣幫助，靈魂漸漸地成熟。當這個靈魂發育成熟以後，就會開始吐絲，製作即將死在裡面的繭。大德蘭修女認為「繭」代表耶穌基督，「蠶」代表我們這個人，蠶要藏在繭裡面，就像我們這個人要藏在耶穌基督裡面，藏在神的同在裡面。我們在耶穌裡被更新變化，自己越來越減少，主越來越加增，祂必興旺，我必衰微。

在這個時期，我們要更多向自己的自負、自愛、自恃、自憐、自義死掉，愈來愈向己生命死掉，就像蠶漸漸在繭裡面死去。人不見蠶，只見繭；所以我們要讓老我完全死去，好叫耶穌基督從我們身上完全發表出來。我們期待別人在我們身上，只見耶穌，只看見神。我們要全然隱藏在神的同在裡面，藏在神的偉大裡面。

在聯合期裡，聖靈作工的目標是要叫人的老我完全死去，與主聯合，讓主從人的身上完全彰顯出來。這個聯合期到最後就好像兩根蠟燭，熔接在一起，發出一道光線；或是像雨水從天而降，降到河流裡，分辨不出是雨水或是河水，已合而為一了；又像一條小溪，流到大海裡，使人無法分辨出小溪的水與海水；或像光線，可以從這個窗戶透進來，也可以從那個窗戶透進來，光線都合而為一了。

有位弟兄禱告時看見一個異象，有一隻毛毛蟲開始吐絲，編織自己的繭，然後毛毛蟲不見了，似乎躲起來了，其實在繭的裡面正在進行巨大的改變。這位弟兄繼續觀看，他看到一個陌生的東西，從繭突圍而出，繭上面打開一個出口，新生命帶著潮濕而虛弱的翅膀爬了出來，等著被風吹乾，然後變成一隻展開翅膀的蝴蝶，顯出燦爛的色彩。弟兄就問主說：「主啊！這是什麼？」主說：「這是蛻變中的教會。」

教會的眾聖徒都要經歷蛻變，為此需要操練安靜等候神、全然降服於神，藏在至高者的隱密處。每一天要學習放下自己的想法，放下自己的感覺，棄絕自己，完全順服神，聖靈就做改變的工作在眾聖徒身上。神要得著的是榮耀的教會，就是充滿神榮耀的基督徒，也就是羅馬書八章19節所說的：「受造之物切望等候神的眾子顯出來。」誰是「神的眾子」？就是那些被神榮耀的同在充滿、被神的榮耀佔有、被神的榮耀管理、活出神兒子樣式的人，就是「神的眾子」。耶穌基督偉大的救恩—靈魂體全備的救恩，完完全全地成就在他們身上；他們的靈魂體完全得贖，得享神兒女自由的榮耀。

凡等候你的必不羞愧；惟有那無故行奸詐的必要羞愧。耶和華啊，求你將你的道指示我，將你的路教訓我！求你以你的真理引導我、教訓我，因為你是救我的神。我終日等候你。……願純全、正直保守我，因為我等候你。（詩廿五3～5、21）

等候神的人不但不會羞愧，而且要得著神的救恩，得著神的道、神的真理，有力量一整天遵行神的道、神的真理。一個真實花時間安靜等候神的人，心思平靜安穩，容易領受神所要指示的道。他帶著平靜安穩的心過每一天的生活，以終日仰望神、等候神的態度做每天當做的事。他的心願是：「願純全、正直保守我，因為我等候你。」等候神的人期待自己作完全人、作正直人，所以外面照常做當做的事，裡面一直仰望神的拯救與保守，用信心終日等候神、仰望神。無論在家庭裡或工作中，神都會將祂的心意啟示給我們。

有時我們會把每天的例行差事，無論是工作或家務事，當成使我們不能與神同在的擾亂因素；但神的心意是要在我們生活的每一部分與我們同在，而不是只在我們安靜禱告的時候才與我們同在。生活中沒有哪個空間是不夠聖潔，以至於神不願屈身蒞臨；每一件事、每一個活動都有足夠的價值，讓神願意參與在其中，在每一件大小事上神向我們表達祂的愛。無論在清晨的夢寐之中，或者夜晚的安歇之時，或工作、或娛樂，我們的神隨處隨在，生命的每個時刻都可以體會到神。一旦我們學會隨時體會神的同在，終日等候神、仰望神，日復一日，乏味無趣的事務，將會變得輕省而屬靈。

我們的心向來等候耶和華；祂是我們的幫助、我們的盾牌。我們的心必靠祂歡喜，因為我們向來倚靠祂的聖名。耶和華啊，求你照著我們所仰望你的，向我們施行慈愛！（詩卅三20～22）

我們向來培養等候神的神聖習慣，當人生的風暴來臨時，我們的心仍安然等候神、倚靠神，因為我們知道神是我們的幫助、我們的盾牌，我們不注視風暴，乃單單定睛於神，深信神必幫助我們、護衛我們。

有位傳道人為了傳福音，在一個販賣毒品的地區，開了一家咖啡屋。由於傳道人傳福音給來咖啡屋的許多年輕人，這些年輕人信主後不再吸毒，使販賣毒品的幫派無生意可做，因此對咖啡屋不高興。有一晚咖啡屋仍開著，進來了六個彪形大漢，面貌兇惡。他們走來走去，到處搜索，似乎準備拆毁咖啡屋。工作人員聚集在外面商討對策，到底該叫警察，還是轟他們走，或試著講道理。有位向來等候神的屬靈弟兄剛好走過來，說：「我們需要禱告。」於是大家圍成一圈，安靜仰望神，這位屬靈的弟兄禱告說：「神啊！我們的心向來等候你，你是我們的幫助、我們的盾牌。我們奉主耶穌的名捆綁來破壞咖啡屋的這些人，這是一間奉獻來傳福音給年輕人的咖啡屋，我們命令他們現在離開這兒。」結果不到二十秒之後，這幫人離開咖啡屋，騎著摩托車走了。奇妙的是當他們陸續走出咖啡屋時，都伸手到口袋，掏出一些錢，丟進咖啡屋收奉獻的籃子裡。他們原先很明顯是想來破壞咖啡屋，但神實在是「我們的幫助、我們的盾牌」，神為向來等候祂的人行了大事，咖啡屋不但沒遭到任何破壞，以後也沒有再受到任何騷擾。神會照著我們所仰望祂的，向我們施行慈愛，我們要靠祂歡喜。

有一件事，我曾求耶和華，我仍要尋求：就是一生一世住在耶和華的殿中，瞻仰祂的榮美，在祂的殿裡求問。……求你不要把我交給敵人，遂其所願；因為妄作見證的和口吐凶言的，起來攻擊我。我若不信在活人之地得見耶和華的恩惠，就早已喪膽了。要等候耶和華！當壯膽，堅固你的心！我再說，要等候耶和華！（詩廿七4、12～14）

大衛遇見仇敵追殺他，口吐凶言攻擊他，但大衛心中一直只有一件事：等候神，瞻仰神的榮美並求問神。因著等候神，大衛得以壯膽，信心堅固，相信必在活人之地得見耶和華的恩惠。他親身經歷等候神的好處，所以勸人要等候耶和華，注視神美麗的面龐，享受神甘甜的同在，經歷神奇妙的恩惠。

你當默然倚靠耶和華，耐性等候祂；不要因那道路通達的和那惡謀成就的心懷不平。當止住怒氣，離棄忿怒；不要心懷不平，以致作惡。因為作惡的必被剪除；惟有等候耶和華的必承受地土。（詩篇卅七篇7～9）

當人看見有心機的人道路通達，不義的人惡謀成就，難免憤憤不平，但大衛勸人默然倚靠耶和華，耐性等候神，公義的全能神要在人等候祂時，藉著聖靈止住人的怒氣，撫平人不平的情緒。當我們心懷不平而心生怒氣時，快點轉向神，將心思感覺集中在神身上，耐性仰望神、等候神，安靜在神面前，直到靈裡平靜安穩，承受神同在的地土，也承受人心的地土。因著不發怒、作正確反應，能贏得人心。如果我們因著心懷不平而作惡，會失去天國的地土，也會失去人心的地土。虛心的人有福了，因為天國是他們的。溫柔的人有福了，因為他們必承受地土。存著虛心與溫柔的心，耐性等候神的人是有福的人，他們必承受天國的地土。

詩篇四十六10節說：「你們要休息，要知道我是神！我必在外邦中被尊崇，在遍地上也被尊崇。」這節經文的「休息」是still（靜止的、安靜不動的），因此也可將這節經文譯為：「你們要安靜，要知道我是神。」樂譜中能不能刪除休止符呢？詩篇中能不能刪除「細拉」呢？如果不能的話，人生也不能刪除安靜。世上沒有一件事能像「安靜」那樣摸著我們的心，在安靜等候神的時候，我們會意識到神的同在，能與神面對面，也經歷到詩篇一三九篇5節所說的：「你在我前後環繞我，按手在我身上。」

聖安東尼的一位門徒，曠野之父安蒙那斯（Ammonas）曾提到安靜的能力會徹底醫治人，且完全得蒙上帝喜悅。聖賢是藉著安靜而成長，就是因為懂得安靜，上帝的能力便住在他們身上；就是藉著安靜，他們便曉得上帝的奧祕。而安靜等候神的終極目標乃是與神聯合。蓋恩夫人（Madame J. Guyon）說：「我們如今來到基督徒經驗的最後階段—屬神的聯合，這不能單從你自己的經驗帶來。默想不會帶來屬神的聯合；愛、崇拜、靈修、獻祭也不能……最終需要上帝主動的作為，才能使聯合成為實體。」

等候神乃是降服於生命聖靈的律，讓上帝藉著聖靈親自做聯合之工在我們身上，祂的力量成為我們的力量，祂的平安成為我們的平安，我們得到世界所不能給予、不能奪去的安息。颱風有強大的威力，但它的中心—颱風眼卻是安靜的；在軸上旋轉得最快的車輪，它的中心有個地方是一無動靜的；照樣，在我們忙碌的生活中，我們靈裡的中心點必須非常安靜地與神聯合。我們隨時隨地意識到神與我們同在，祂要做我們的神，我們要做祂的子民，尊崇祂、榮耀祂，觀看祂奇妙的作為。祂必在外邦中被尊崇，在遍地也被尊崇，祂正在全地做復興的工作，因為主來的日子近了。「天必留祂，等到萬物復興的時候。」（徒三21）

你當等候耶和華，遵守祂的道，祂就擡舉你，使你承受地土。（詩卅七34）

等候耶和華與遵行神的道是屬靈追求的兩條軌道，缺一不可。屬靈生命的列車，惟有一直開在這兩條軌道上才能往前去，承受天國的地土。等候耶和華並不是等神來，乃是回到裡面親近神，從神支取力量，有能力遵守神的道。雅各書四章8節說：「你們親近神，神就必親近你們。」神非常喜歡親近我們，喜歡與我們建立愛的親密關係，但我們必須願意跨出信心的步伐，願意花時間來親近神，才會體會到神何等樂意親近我們。我們愈親近神，就會愈愛慕神，也愈愛慕神的道，渴望藉著遵行神的道來討神喜悅，與神同心同行，而神抬舉這樣的人，使他們能承受天國的地土。

神的道很豐富，神的命令很寶貴，例如常常喜樂是神的命令，當人等候神，會被喜樂的靈充滿，在生活中可以藉著不住地禱告和讚美，拒絕一切烏煙瘴氣，持守心中的喜樂。日復一日，喜樂成為我們的產業，我們成為喜樂、明亮的人，才合適居住在充滿喜樂的天堂，承受天國的地土。信心使徒史密斯．維格氏維爾（Smith wigglesworth）是一個常常喜樂的人，每天早上醒來他先跳舞讚美神，然後跪下讀聖經、默想神的話。他出門非帶聖經不可，別人花時間看報、看小說，他將時間花在讀聖經。因著讀經並遵守神的道，他充滿了信心和喜樂。

卜倫大主教（Archbishop Anthony Bloom）曾提到他的父親會在門上掛上一張便條，上面寫著說：「不要費事敲門！我在家，但不會開門。」他正在與最喜樂的神約會。有個教授是個虔誠的基督徒，他有時會在辦公室門上掛一個牌子—「與上司會談！」他正在與神交通。只有當我們堅決地安排好在某個時候、某個地方安靜等候神，我們才能過一種不住禱告的生活。

等候神使我們得著力量遵守神的道；不花時間等候神，根本不可能活出神的道，也無法活像基督。主耶穌每天早晨去曠野安靜等候神，單獨與神同在（參可一35）。如果耶穌需要時常退隱去等候神，然後出去作神的工，我們更需要。要進入獨處，我們必須不理會不了解的人對我們的想法。很多人不了解這種離群獨處的呼召，不明白為何要等候神，他們認為等候神、獨處是浪費寶貴的時間，而且相當自我中心。然而，當我們不在意別人的看法，順服心中聖靈的召喚時，就能享受主甘甜的同在！我們愈少被人的聲音迷住，我們便愈能夠聽見上帝的聲音。

蓋恩夫人說：「安息、安息、安息在上帝的愛中。惟一要求你現在要做的是全神貫注，聆聽神在你裡面安靜、微小的聲音。」在獨處中我們不僅向他人死，也向我們自己死。當然，最初的時候，我們會以為獨處是一件叫我們「充電」的方法，好叫我們以新的活力、新的力量進入生活和工作場所中。然而，我們早晚會發覺，獨處賜給我們能力，不是為了贏得那勞神的競賽，而是對那勞神的競賽完全置之不理。慢慢地，我們發覺自己會放棄內在的許多衝動、慾望，真實以神為樂，以神的同在為樂，以神的旨意為樂。因此，我們真的能勝過世界、肉體和魔鬼，作個得勝者，絕對遵守神的道，承受天國的地土。

我曾耐性等候耶和華；祂垂聽我的呼求。祂從禍坑裡、從淤泥中，把我拉上來，使我的腳立在磐石上，使我腳步穩當。祂使我口唱新歌，就是讚美我們神的話。許多人必看見而懼怕，並要倚靠耶和華。……願那些尋找我、要滅我命的，一同抱愧蒙羞！願那些喜悅我受害的，退後受辱！（詩四十1～3、14）

大衛陷入淤泥、禍坑中，他的處境很不容易。有人在找他、要殺他，他呼求神拯救他，但仇敵仍在追殺他；他學習耐性等候神、倚靠神，不理會狂傲的仇敵。等候神就是把神擺在面前，把神看得很大，大到一個地步，遮蔽了仇敵，無視於仇敵的存在；大衛開始口唱新歌讚美神，整個人就得以從淤泥中被拉上來，立在基督這塊磐石上。

有位弟兄在一家公司上班，職場的爾虞我詐是常態，但神的話語總是提醒弟兄，要聖潔、要分別為聖，所以他不搞小動作，能幫同事的忙就幫。或許是這樣，神也祝福他的工作，這幾年一路往上爬。當弟兄還是會計經理的時候，跟他職位相當的一位同事，比他早一個月進公司，也負責財務與會計，把弟兄當成升遷的假想敵，視他為絆腳石。由於兩人工作性質雷同，常常需要溝通、協調。只要弟兄碰觸到對方的工作領域，對方就擺臉色給他看，甚至向別人說他的不是。因著這位同事的言語攻擊和背後的小動作，常常使弟兄吃了悶虧且百口莫辯，只好在小家聚會時，把心裡所受的委屈告訴弟兄姊妹，大家因而常為這位弟兄的處境呼求神，但事情似乎沒有改變。

這位弟兄耐性等候神，他在安靜時，愈來愈觸摸到神自己，沐浴在神的榮光中，不禁口唱新歌讚美神，不在意自己處境如何。沒想到這位同事在工作上不順服及挑釁，被公司的管理階層資遣。神透過這次的機會，祝福弟兄的工作，讓他得以高升。神從禍坑裡、從淤泥中，把弟兄拉上來，使他的腳立在磐石上，使他的腳步穩當。

讓我們在聚會中口唱新歌讚美神，大大張口讚美神，讓神的榮耀顯降在我們中間，因聖潔的神是用神子民的讚美為寶座、為居所（參詩廿二3）。然後我們在榮耀中安靜等候神，讓神的榮光浸透我們、充滿我們，使我們成為充滿榮光的器皿，在地上彰顯神的榮耀。哈利路亞！

### 等候神《二》

我的心默默無聲，專等候神；我的救恩是從祂而來。（詩六十二1）

等候神的第一個祕訣是默默無聲，身體安靜下來，嘴巴安靜下來，心思安靜下來，忘記每一個愁煩與思慮。魔鬼讓你匆忙、急躁、紛亂、迫不及待，耶穌卻永遠是安寧、鎮靜、從容不迫。等候神的第二個祕訣是專注於神，請留意「專」等候神的「專」這個字，要忘記四周的人事物，從當中分別出來，集中你所有的意志、思想、感情，存渴慕的心來到主面前，專一地注視主。這種安靜與專注是永世祝福的小影。當我們的心默默無聲專等候神時，神要更新我們、改變我們、充滿我們、覆庇我們。

大衛說：「我的心默默無聲，專等候神，我的救恩是從祂而來。」耶穌基督在十字架上已為我們成就靈魂體全備的救恩，但我們要藉著安靜等候神，讓賜平安的神親自作工在我們身上，使我們全然成聖，讓基督完滿的救恩實際地成全在我們身上。天天等候神，就是天天領受基督的救恩和基督那測不透的豐富。等候神不是等神來，乃是全人安靜地專注於神、享受神。

十七世紀的莫林諾（Michael de Molinos）認為我們的魂之所以能變化像神，並不在乎對神發表多少話語，也不在乎思想神多少，而是在於熱切地愛神。而神就住在我們內裡深處，我們要回到裡面愛神。莫林諾在《靈程指引》這本書中提到「三重的靜默」—話語的靜默、慾望的靜默、思緒的靜默。第一種（話語的靜默）是完全的，第二種（慾望的靜默）是更完全的，第三種（思緒的靜默）是最完全的。從話語的靜默你所得著的是美德；從慾望的靜默你得著了安靜；而思緒的靜默卻是你的目標。從裡面集中所有的感覺，以致讓思緒靜默，進而來到全人的最深處，就是基督內住的地方。因著不多話、無所求、不爭競，我們來到內在道路的中心點，這是神對我們裡面的人說話之處，在此神與我們的靈交通；在此神將祂的自己教導我們。

藉著安靜等候神，神將耶穌的全備救恩成就在我們身上。哥林多後書三章18節說：「我們眾人既然敞著臉，得以看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮，如同從主的靈變成的。」我們要敞開心，全人降服於神，專注於主的榮光，讓主的靈、主的榮光改變我們，使我們像耶穌，這就是耶穌全備救恩的終極目標。

你們大家攻擊一人，把他毀壞，如同毀壞歪斜的牆、將倒的壁，要到幾時呢？ 他們彼此商議，專要從他的尊位上把他推下；他們喜愛謊話，口雖祝福，心卻咒詛。我的心哪，你當默默無聲，專等候神，因為我的盼望是從祂而來。惟獨祂是我的磐石、我的拯救；祂是我的高臺，我必不動搖。（詩六十二3～6）

大衛遇見人攻擊他，這些人說謊話，表裡不一，想將大衛從尊位上拉下來，大衛盼望神拯救他，介入此事。但神行事有祂的時間表，大衛並沒有期待事情立刻得到解決，他的心默默無聲，專等候神。當他耐性等候神，在神面前保持專一的態度，認定神是他的磐石、是他的拯救、是他的高台時，心中充滿了盼望。

1949年共產黨接收中國大陸時，亞瑟和葳達是海外基督使團將近一千名陷在中國的宣教士當中的兩位。海外基督使團於1951年1月命令所有的宣教士撤離，因為共產黨會殺人。亞瑟全家在1月3日申請出境簽證，但這項申請一直被拖延。他們住在一間家徒四壁的廚房，葳達把存放私人物件和箱子的小角落，改成禱告的隱密處。日子一天天過去，她的心默默無聲，專等候神。雖然他們的申請一直沒有下文，但她的盼望是從神而來。在那同時，每天都有人被處決，葳達從廚房可以聽見槍聲。亞瑟寫信給他的父母親說：「不該有的想像力到處跳躍。」後來亞瑟收到一份通知，內容提到如果他肯祕密地替共產黨做事，他的妻子和孩子就可以離開。亞瑟不肯，因此天天被傳喚並嚴加盤問。亞瑟每天出門時就跟葳達道別，因不知能否再相見。亞瑟最後坦白告訴政府當局：「我不是猶大，如果你們期望我和海外基督使團的任何人做那一類的事，最好不必花這種功夫，因為我們沒有人會這麼做！」

1951年3月21日葳達偷偷溜出去參加一間教會的復活節崇拜，但當她開口想要唱「主活著！」時，卻發不出聲音來。她回到家，全身趴在地上，用顫抖的手找到歷代志下廿章17節：「這次你們不要爭戰，要擺陣站著，看耶和華為你們施行拯救。不要恐懼，……因為耶和華與你們同在。」這些話帶給葳達盼望，她緊緊抓住這節經文的應許，繼續等候神。兩個禮拜之後她寫道：「衝突是那樣地可怕，但現在平安和安靜在掌權。」她耐性等候神，足足等了兩年的時間，然後她和孩子離開中國。亞瑟等得更久，他成為最後離開中國的海外基督使團的宣教士。但奇蹟似的，他們每個人都離開了中國，沒有一個人殉道。在宣教歷史上，這是最大規模的撤退。宣教士們之所以安全撤退，是因為單單倚靠神、認定神、專等候神，救恩和盼望都從神而來。

詩篇六十五篇1節說：「神啊！錫安的人都等候讚美你。」英文擴大本聖經將這句話譯作〝To You belongs silence（the submissive wonder of reverence which bursts forth into praise）and praise is due and fitting to You, O God, in Zion.〞「神哪！安靜屬乎你，錫安的人以順服、讚嘆、虔敬的心爆發出讚美，讚美理當歸給你，向你讚美是合宜的。」神的百姓安靜在神面前，安靜屬乎神，神住在安靜寧謐的隱密處。當神百姓的身體安靜下來，慾望平息下來，集中所有的思想和感覺，專注於神自己，以致思緒也安靜下來，進入全人的最深處—神居住的隱密處所，觸摸到神自己，對神的榮美充滿了讚嘆之情，順服神的虔敬之心不禁要發出讚美，釋放地讚美神，開懷地讚美神。聚會前我們花時間等候神，會有更好的讚美，而讚美帶下神榮耀的同在，我們在神榮耀的吸引之下等候神。

詩篇六十三篇2節說：「我在聖所中曾如此瞻仰你，為要見你的能力和你的榮耀。」大衛常進入聖所瞻仰神、等候神，為要看見神的榮耀，並降服於神的能力，有力量順服神。莫林諾提到要變化成像耶穌的樣子，除了藉著安靜等候神，學會三重的靜默之外，還要學習完全降服、全然順服。他說：「你若一直按著你自己的意志管理你的全人，將永遠無法達到內在平安的高峰。」因此我們的意志要向神全然降服，我們要與神合作，甘願放下自己的想法、自己的選擇、自己的判斷，在一切所行的事上認定神、求問神、順服神。主自己給我們作榜樣，祂說：「子憑著自己不能做什麼，惟有看見父所作的，子才能做。……我不求自己的意思，只求那差我來者的意思。」（約五19、30）

有一位神的僕人曾說：「因順服而坐在糞土中，要比憑己意上三層天還好。」莫林諾說：「到底什麼才是真正的順服呢？完全的順服是出於本心的，是純淨的、歡樂的；更重要的，它必須是裡面的順服；……要從內心自發而毫無懼怕地去順服，永遠不要帶著懼怕去順服，因為順服應該是純淨的，沒有一點為自己的目的或為自己的利益保留。單純的順服是單單為了神的利益，而且是隨時的，沒有任何藉口，也不拖延。」順服的人會發現神以恩典為年歲的冠冕，神的路徑都滴下脂油。（參詩六十五11）

詩篇一三○篇5節說：「我等候耶和華，我的心等候；我也仰望祂的話。」詩人的心等候神、親近神，也仰望神的話，聆聽神的微小聲音。十七世紀的法國主教芬乃倫（Francois Fenelon）說：「安靜下來，並聆聽上帝。讓你的心預備好，使聖靈能將神所喜悅的美德刻在你的心版上；讓你的內在完全專注於聆聽。我們所有外在的、世俗的喜好，與屬乎人的思想都必須安靜下來，才能聽見神的聲音。」他特別提醒我們，「所有外在的、世俗的喜好」都沉默下來，才能聽見神的聲音。十架約翰（St. John of the Cross）有句生動的描述：「我的房子現已歸於平靜。」我們的全人包括身體和情感都要平靜下來，平靜安穩，並單單注視神。若神不說話，我們就以神的同在為樂。我們的內在專注於神的一舉一動，我們內在的核心會感到前所未有的活力與積極，那是當我們的意念被大量的外在事物扭曲時所未曾感受過的。一些內心深處的東西被喚醒，並且引起注意，我們的靈正踮起腳尖，儆醒著也聆聽著。

哲學教授魏樂德（Dallas Willard）提到上帝的聲音有某些要素可資辨認，就像我們也能辨認許多人的聲音一樣。首先，上帝聲音的「音質」比較像是個有分量的物體或某種衝擊，烙印在我們的意識裡，是一股平靜安穩的力量，從上帝而來，衝擊人的靈魂、心靈深處，要人放下身段地同意，心甘情願地順從。因此，上帝聲音的特性就是一種神聖的權威。印度宣教士鍾斯（E. Stanley Jones）說：「上帝的聲音不會跟你爭辯，也不會試著說服你，祂就只是說話。」

再者，上帝說話的「語氣」帶著高度的平安與篤定，帶著喜樂，令人信服，也帶著純全的旨意。雅各書三章17節說：「惟獨從上頭來的智慧，先是清潔，後是和平，溫良柔順，滿有憐憫，多結善果，沒有偏見，沒有假冒。」

第三個要素是，上帝話語的「內容」會符合真理、合乎聖經。上帝絕對不會引導我們去做一些事，與祂過去說的話或做的事背道而馳。然而，我們並不是在聖經中尋找那些偶發事件或是地方習俗，我們要專注於聖經一貫的原則。這就是為什麼掌握整本聖經的要旨是如此重要的事了。因此，這三個要素：聲音的特質、語氣、內容能幫助我們辨認上帝的聲音。

當然還要認清一件事實，上帝會對我們說話，但是沒有保證我們一定聽得正確無誤。由於我們那麼有限、那麼不完全，所以有時候我們會聽錯。不過，上帝看見我們有順服的心，祂會保守一切，並幫助我們與祂更親密。

喬治．華盛頓．卡弗（George Washington Carver）是美國傑出的農業科學家、植物學家和教育家，他常常禱告，並且稱呼上帝為「創造者先生」。一天晚上他走到樹林裡，向上帝禱告：「創造者先生，請問你創造宇宙的目的何在？」接著他傾聽，所聽到的回答是：「小小人哪，這個問題對你來說太深奧了，問點別的吧！」神的回答改變了他的思路。第二天晚上，他又走到樹林裡禱告：「創造者先生，你創造人類的目的是什麼呢？」他聆聽到的回答是：「小小人哪，這個問題對你來說還是太難，再換別的問！」第三天晚上，他走到樹林禱告說：「創造者先生，你為什麼創造花生呢？」接著他聽到這樣的回答：「小小人哪！這回你可問對問題了，你聽好，讓我來教你。」接下來的故事你可能早就知道，卡弗發明了三百多種利用花生的方法。我們要存謙卑的心等候神、親近神、聆聽神，也要存受教的心讀神的話，因神最常藉著聖經對我們說話。

詩篇廿五篇9節說：「祂必按公平引領謙卑人，將祂的道教訓他們。」謙卑是一個人能得著引導和教導的條件。彼爾森（A. T. Pierson）說：「說到神的旨意，謙卑真是不可或缺。具備謙卑這神聖的思想習慣，整個人都會向神敞開，就算沒有任何外在的徵兆或意象，也會在內心認出並選擇神的旨意。神的引導並不藉著眼睛能見的徵兆，而是藉著改變人的想法。我們在神面前等候，面對每一個狀況或提案，都仔細地權衡輕重，整個心思意念都預備要接受神的引導。」

有位傳道人有一次在帶領聚會時，感覺神要會眾安靜下來，學習安靜等候神，他從來沒有這樣做過，但他順服神的引導說：「請不要發出任何聲音。」但人們並沒有安靜下來。他們不斷地說：「哈利路亞，讚美主，榮耀歸你，主耶穌！」他雖喜愛這些話語，但覺得應該安靜下來。最後，他終於說：「請安靜，安靜！」他覺得似乎花了很長、很長的時間，才使人們做了聖靈要他們做的事。整個會場終於安靜下來，他說：「請每個人都閉上眼睛。」當每個人都閉上眼睛，一切也安靜下來時，他開始想：「哦！主啊！我希望這麼做是對的。」

他以為可能會聽見或感覺到某些事情，但是卻完全沒有；什麼也沒有發生！他愈來愈緊張，當會場愈來愈安靜時，他的眼睛是緊閉的。他注視神、聆聽神，忽然他聽到一聲巨響，於是睜開眼睛一看，除了他以外，所有的人全都俯伏在地—從司琴到最後一排的人都俯伏在地敬拜神。他看到這一切，知道這完全是聖靈的工作，沒有一件事是他做的，一切都是聖靈做的。他開始認識安靜中的大能，也開始學習在服事中要安靜地注視神、傾聽神。

詩篇一三○篇6節說：「我的心等候主，勝於守夜的等候天亮。」守夜的人很儆醒，不能打瞌睡，他站在城牆上守夜，負有看守城池的重責大任。他等候天亮，企盼曙光來到，他就可以下班休息了。而光明之子儆醒地等候主，是企盼主顯現，等候裡面的晨星出現，等候榮耀的黎明來到。主說：「我是明亮的晨星。」（啟廿二16）當夜最深時，天邊會出現一顆最閃亮的星星，預告早晨即將來到，同樣地，當黑夜遮蓋大地，幽暗遮蓋萬民時，主這顆明亮的晨星要顯現照耀我們，祂的榮耀要現在我們身上。讓我們更多花時間等候神，讓神的榮耀充滿我們。

有位古聖徒安東尼（St. Anthony the Great），他發現同時代的基督徒正日漸受世俗感染。安東尼和其他想法與他接近的人，目睹這趨勢，便竭盡全力呼籲教會不要離棄起初的愛（first love，主是第一愛，主是最愛）。安東尼認為基督徒應該分別為聖，在許多方面應當與他人不同。因此，他捨棄所有的財物，以求學習超脫凡俗（detachment）。他遠避閒談，去沙漠禱告。當他開始禱告並安靜等候神時，魔鬼向他投射許多污穢思想的火箭。但他繼續禱告，並奉耶穌的名抵擋污穢的思想。他安靜等候神一段時間之後，他得到一個異象：有一道光柱降到他身上，主向他顯現。他謙卑俯伏在主面前，問主說：「主啊！為什麼你不在一開始就顯現，以致你能終止我的苦楚？」主說：「我一直在這裡，安東尼，但我等候著觀看你的爭戰。如今，因為你堅持到底，且不被擊倒，我將永遠成為你的幫助者。」

安東尼終於明白得勝的祕訣就是一直用信心注視主，將主擺在眼前，不看任何仇敵一眼，相信主一直與他同在。於是安東尼繼續用信心等候神，轉眼仰望耶穌，單單注視神，神在他裡面作改變的工作，使他的靈魂純淨。他的靈魂去除了一切混亂，他不再受到從感官來的攪擾，他的面貌因著靈裡的喜樂而流露出愉悅。安東尼日後更以「個性包容、堅忍、謙卑」而馳名。事實上，他生命的改變是如此深刻，許多人單單因為看見他的行為，就受啟發而成為他生活的追隨者，這是上帝透過他在沙漠獨處的歲月所結出的果子。

在他二十年獨居沙漠的生涯之後，上帝就把他投進當時一項最傑出的職事。他在社會貴冑和邊緣群體中間為主作見證，傳講耶穌基督永恆的福音。他教導人、作輔導、醫治病人，連君士坦丁大帝也徵詢他的意見。安東尼孜孜不倦地在礦場和監獄中事奉，他駁斥不義的法官，又大有能力地宣講福音。他的言語充滿恩惠，經常令敵對的群體復和。當人一聽到他的講道，愛神的心就被挑旺起來。他彷彿就是神賜給人的醫生。心裡憂傷的人尋訪他，會滿心喜樂地回去。有人為著親人離世哀號，卻在接近他以後，心頭得以卸下苦惱。有人盛怒而來，卻帶著神的愛回去。精疲力竭的窮苦人，遇見他之後，便在他的清貧中得安慰。灰心的人與他交通之後，變得剛強壯膽。

安靜等候神是魔鬼非常反對的事，牠知道你若懂得安靜等候神，進入安息，就會與神緊緊連結，成為大有能力的器皿。因此魔鬼在人的腦袋裡，植入一個隱形鐘錶，在我們裡面一直有滴答滴答的響聲，催促著我們要快、快、快，不停地說「時間就是金錢」。精神病學家榮格（Carl Gustav Jung）說：「匆忙不是屬於魔鬼，匆忙根本就是魔鬼。」理查．佛斯特（Richard Foster）說：「現代社會，仇敵專攻三件事：吵雜、匆忙、人群。只要能夠讓我們埋首於與過度和過多，仇敵就高枕無憂了。」

讓我們不要工作過度，或花過多時間在沒有必要的事上，以致沒有時間等候神。莫林諾說：「我們若沒有閒暇的時間給神，就是最大的懶惰，這是所有重要事情中最重要的事。」在親近主，等候主時，若無事發生，並不表示你浪費時間，不等候神才是唯一的、最大的怠惰。

我心裡說：耶和華是我的分，因此，我要仰望祂。凡等候耶和華，心裡尋求祂的，耶和華必施恩給他。人仰望耶和華，靜默等候祂的救恩，這原是好的。（哀三24～26）

耶利米認識耶和華是他的分，他可以得著神自己，因此他仰望神、等候神、心裡尋求神，他不但得著神自己，也得著神的恩典、神的救恩。我們也一樣，因著渴慕神、全心全意尋求神、等候神，我們就得著神和所需的一切，因為神是一切，又在一切之內。

你們要常在我裡面，我也常在你們裡面。枝子若不常在葡萄樹上，自己就不能結果子；你們若不常在我裡面，也是這樣。 我是葡萄樹，你們是枝子。常在我裡面的，我也常在他裡面，這人就多結果子；因為離了我，你們就不能做什麼。（約十五4～5）

我們若認識自己是一無所有的軟弱枝子，必須等候真葡萄樹供應生命能力的汁漿，就會每天早上醒來先花時間等候主，讓主的生命能力充滿我們，讓主的愛浸透我們，才能在一整天的工作、生活中，繼續在愛中與主連結，用信心住在主裡面，靠主的生命大能為主多結果子，叫天父得榮耀。若我們不花時間等候神，就像枝子離了葡萄樹，失去與主親密的連結、親密的愛的關係，外面的工作與事奉照舊進行，裡面卻毫無滿足和喜樂。

有位牧師曾在歐洲和一位著名的神的僕人共同舉辦一場大型聚會，也在當中目睹了聖靈大能的工作。在聚會之後，牧師迫不及待地問這位神的僕人，當看到聚會中有位女士在得醫治之後喜樂地高喊時，他有什麼感覺。他的回答令牧師很驚訝，他說：「我為她高興，但就我個人而言，我已經習慣這種事情了。」然後他繼續說：「聚會結束以後，我在住宿的飯店裡仍然有相同的感覺，就是無聊。」他繼續描述各種因失望而來的痛苦。當時牧師心想：「奉耶穌的名行神蹟，一定會使生命充滿了興奮。」牧師脫口說出這些話，神的僕人卻回答：「一開始我們都這麼覺得，但是隨著時間的逝去，如果我們不繼續深刻而持續的與神相遇，我們就會面對自己靈命的破產。」

這個人並不是惟一到頭來覺得一切都無聊的福音使者，只是許多人默默地承受他們的不滿足。神多年來使用他們的手醫治病人，使用他們的話語激勵人，讓他們做異夢、看見異象，接觸超自然的領域，但在這些經歷之後，他們靈裡卻仍感到不滿足。許多教會的大能戰士，到最後不但不能享受神，反而必須掙扎著尋求與神之間的親密關係。儘管他們個人的靈命乾渴，他們的福音事工卻仍然繼續開花、茁壯；因為神的恩賜和選召是沒有後悔的，而且許多人有需要。曾有一段時間，這位牧師以為蒙召事奉可以讓人的心一直保持在被神鼓舞的狀態，現在才知道，這並不是真的！只有透過天天安靜等候神，深刻地認識神自己，才能擁有深深的滿足和神的同在，以及豐富的屬天寶藏。

你在尋求屬靈的更新嗎？你是否渴望獲得遠超過你最大想像的屬天滿足？花時間等候神，忘記其他一切，深深地沉入主愛的海洋，讓自己消失在神榮耀的同在中。

主說：「我愛你們，正如父愛我一樣；你們要常在我的愛裡。……你們要彼此相愛，像我愛你們一樣；這就是我的命令。」（約十五9、12）主愛我們，我們是主的朋友，主渴望我們一直與祂有愛的連結，靠著主愛的大能，遵行主的吩咐，遵守神的命令。有時我們在安靜等候神時，會想到某個人，就可以在愛中為他（她）禱告，如果剛好知道他（她）有什麼需要，就仰望主當如何幫助他（她），或寫個信息給他（她）。

英國克倫威爾將軍的女兒，因病心中愁煩。時常安靜等候神的喬治．福克斯（George Fox）寫信給她說：「你的心靈必須平靜，擺脫思慮，轉向那賜生命的主，從祂那裡接受力量，來得勝一切喧擾及風暴。請安靜片刻，放下你自己的思慮、搜尋、意欲和幻想，抓住那在你裡面的上帝之光。上帝之光必提昇你的心靈，使你的心靈傾向上帝、倚靠上帝。你也必從祂得到力量，知道祂是在你左右的上帝，是患難和需要中的及時幫助。」

我們要追求聖靈充滿，常花時間等候神，被主的愛、主的同在充滿，在愛中服事，因愛而遵守主的命令，這樣主的喜樂常存在我們的裡面，我們的喜樂可以滿足。在主的同在中，我們有滿足的喜樂。

### 等候神《三》

聽從我、日日在我門口仰望、在我門框旁邊等候的，那人便為有福。（箴八34）

等候神不是等神來，神就住在我們裡面，等候神就是仰望神、親近神。存著聽從神的心，每天仰望神、等候神的人是有福的人，必得著屬天的生命與恩惠。每天我們必須先向內移動，藉著仰望神、等候神，在裡面與主聯合，這是靈命的根基，如此才能按著主的心意向外移動，聽從主的吩咐，照主所行的去行。

主來到伯大尼時，馬大熱心地接待耶穌，馬利亞卻安靜地坐在主腳前。主並不認為馬大的服事是錯的，但主提醒馬大不要思慮煩擾，要像馬利亞一樣，學習安靜等候神、注視神、傾聽神，選擇上好的福分。（參路十38～42）其實馬大的服事和馬利亞安靜坐在主的腳前，兩者都是主所喜悅的。靜默和行動是一件事情的兩面，成熟的基督徒生命需要這兩面。聖經學者拿但業．哈第（Nathanael Hardy）說：「安靜坐著的馬利亞和活躍的馬大，是靜默和行動的兩個象徵；而就像她們住在同一個屋子裡面，所以一個人心中必須兩者兼具。」

靜默是向內，行動是向外，內心的靜默如果沒有帶出向外的行動，裡面的生命就會停滯，無精打采；然而向外行動前，若沒有內心的靜默，就會缺乏啟示。安靜是聖靈啟示的孵育器，安靜等候神使聖靈有機會對人說話，使人能夠正確地領受神的心意、神的方向，聽從神的指示去行。

蓋恩夫人認為馬大是靠著自己的力量做事，而不是順服裡面聖靈的感動；而馬利亞選擇平靜安息地坐在耶穌腳前，是停止自己的活動，好讓基督成為她的生命。我們也必須向急躁、好動的老我死去，日日在主的門口仰望，在主的門框旁邊等候，讓基督的生命之靈充滿我們，降服於生命聖靈的律，在一整天的生活和工作中體貼聖靈、順服聖靈。

美國有位弟兄懂得日日在主的門口仰望，有一天他覺得聖靈帶領他去麥迪生市（Madison）分發他印的福音性報紙，裡面也包含「屬靈四定律」的信息。他從印刷廠拿到報紙之後幾天，一股校園暴力歪風吹在全美國。在威斯康辛大學，一枚左派激進分子所設置的炸彈，摧毁了數學系大樓，整個麥迪生市都籠罩在一種恐慌的氣氛下，人們都在選擇立場，從報紙的消息看來，好像是一場戰爭將要展開似的。流血事件是避免不了的，因為政府已經通知國家安全局派遣軍隊進入校園巡視。弟兄很清楚地感覺到神要他去那裡時，就開始為麥迪生市的情況禱告，他不確定到那裡要做什麼，但感覺靠著神的幫助，可以帶進一股屬天的影響力。

他裝載了好幾捆《健全心志報》在車子的後座及車後箱，準備往北向140英哩以外的麥迪生市出發。當他在裝載這些報紙時，他母親勸他不要去。他說：「媽，你不了解，我必須去，神已經告訴我去那裡，祂會照顧我的。」母親說：「但那很危險！」他說：「媽，我不會有事的，你必須在這事上相信我，我幾天之後就會回來。」然後弟兄就上了高速公路，一路上他一直仰望神，也求神讓他抵達之後，知道該做什麼，該說什麼。

當他一到麥迪生市，幾乎不敢相信自己的眼睛，數以千計的學生聚集在街上，看起來好像是一場暴動正在醞釀。他感覺到仇恨和忿怒像煙幕一般佈滿天空中，也感覺到有種邪惡的勢力在這裡，撒旦最樂於見到這城市被一場暴力及流血衝突所摧毁。他禱告說：「主啊！我在這裡，現在請指示我，你要我去做的事。」在內心深處他覺得神說：「從發報紙開始。」他開始大聲呼喊：「來拿免費報紙，來這兒拿免費報紙！」不久之後，一個年輕人手握此報紙來找他說：「我也是基督徒，我想幫忙。」他說：「那太好了！只要拿一疊報紙開始發。」不久之後又來了另一個基督徒學生，說他也想幫忙。弟兄說：「那太好了！我相信假如我們高舉耶穌的聖名，發報紙給人時說：在耶穌裡有平安，主會帶來平安及安寧，使整個情勢緩和下來，我們也可以唱〈奇異恩典〉。」於是他們邊發報紙邊說：「在耶穌裡有平安！」然後他們齊唱〈奇異恩典〉。結果很快地聚集了一大群基督徒，大家都發報紙，祈求神的平安並且唱著〈奇異恩典〉。

不久之後，從七個不同的校園組織而來的代表都一起工作。整個情況趨於平緩，人們開始離去，群眾逐漸遞減到零，這個城市再度歸於平靜。弟兄不知道是否沒有他們的參與，暴動就會發生，但他確知靠著神的幫助，使一個可能發生的爆炸性場面化為和平。聽從神，日日在主門口仰望，在主門框旁邊等候，一明白主的心意就順服的人有福了。這樣的人不但自己蒙福，也叫許多人得祝福。

心中安靜是肉體的生命；嫉妒是骨中的朽爛。（箴十四30）

一個人心中有嫉妒，一定會思潮起伏，情緒翻騰，沒有安息，這種情形持續下去很傷身，甚至會得骨癌，骨中朽爛。由於人的天性非常卑下、驕傲，充滿了嫉妒、論斷、意見，因此神允許人遇見不順遂的環境，暴露人心中的隱情，讓人看見自己的本相。人若願意謙卑下來，認罪悔改，全然轉向神，安靜等候神，神會在人安靜降服時，做全然成聖的工作在人身上，祂是賜平安的神。我們的心要讓基督的平安作主，不對神起疑惑，不看環境，不與人比較，單單注視神，神會保守我們與主聯合。藉著安靜等候神，我們被主的生命之靈充滿，主是我們的生命，因此心中安靜是肉體的生命。現代中文譯本將箴言十四章30節的前半句譯作：「寧靜使身體健康。」呂振中譯本譯作：「心裡寧靜使肉體有生命。」安靜、寧靜帶來生命力。

你不要說，我要以惡報惡；要等候耶和華，祂必拯救你。（箴廿22）

當人遇見惡事時，天然反應就是憑自己的方法以惡報惡。但屬靈人不敢憑自己行動，乃先等候神、禱告神，相信神必拯救。約翰．蓋爾爵士（Sir John Gayer）曾任倫敦市的市長，他是個屬靈人。有一次他在亞洲旅行，經過一個荒涼的地區，旅行團隊在那裡停下來休息；當整個團隊再次啟程往前時，竟把約翰丟在後面。約翰跑上前去，要趕上隊伍，但突然間一頭大獅子衝到他面前，他知道要是獅子決定攻擊他的話，團隊的人都離他太遠，幫不上忙，此時惟獨神能拯救他。於是他在這隻大獸前屈膝跪下，閉上眼睛，呼求神封住獅子的口，然後安靜等候神，等他張開眼，獅子已不見蹤影。要等候耶和華，祂必拯救你。

你們得救在乎歸回安息；你們得力在乎平靜安穩。（賽卅15）

英文擴大本聖經將這節譯作：「你歸回、轉向神，並安息在神裡面，你會在神面前得著拯救；在安靜和信靠中，你會得著力量。」「歸回」就是轉向住在你裡面的神，安息在神裡面，你的靈、魂、體會得著拯救；你安靜信靠神，就得著屬天的力量。

新譯本聖經則將此節譯為：「你們得救在於悔改和安息，你們得力在於平靜和信靠。」「悔改」就是一個人從自我轉向神，從自己重重的憂慮煩惱中轉向神，放下自己一切的想法，快快轉向神，然後安息在神裡面，靈裡平靜安穩，完全信靠神，這樣就會重新得力。

耶和華必然等候，要施恩給你們；必然興起，好憐憫你們。因為耶和華是公平的神；凡等候祂的都是有福的！百姓必在錫安、在耶路撒冷居住；你不再哭泣。主必因你哀求的聲音施恩給你；祂聽見的時候就必應允你。主雖然以艱難給你當餅，以困苦給你當水，你的教師卻不再隱藏；你眼必看見你的教師。你或向左或向右，你必聽見後邊有聲音說：「這是正路，要行在其間。」（賽卅18～21）

耶和華必然等候要施恩給你，所以不要認為是你在等候神，其實是神在等候你來。神渴望親近我們，更甚於我們想親近祂；神愛我們，更甚於我們愛祂。神實在有許多恩典要給我們，因為祂要我們成為幫助別人得恩典的人。因此，我們要先來到主的面前得著恩典，然後才可以給人。等候神的人都是有福的，更多等候神，就更多得著神的恩典；愈進入神的恩典，裡面就福杯滿溢，可以流出去給別人。當我們安靜在主面前時，就會聽見裡面的教師—主自己，提醒我們一些事，我們裡面會有恩膏的教訓，指教我們走正路。耶和華是公平的神，我們要多等候神，才會更多蒙恩並認識神的心意；若不等候神，神沒機會對我們說話。

美國有位傳道人胸口疼痛，他打電話給長老們，請他們過來為他禱告，他們照做了，但他仍然覺得不對勁，最後叫太太帶他到亞拉奇瓦總醫院。在醫院裡他們給他一些甘油藥片，注射了一些其他的東西，然後把他安置在床上，讓他在那裡十天做各種檢查，最後，他們告訴他，疼痛是由於一條動脈阻塞了。換言之，他罹患了心臟病。剛開始，他無法相信，怎麼可能會有心臟病？他無法了解神怎會讓這樣的事情發生，特別是因為他覺得自己所做的工都是為了神，他全心為神而活。躺在醫院的床上，他有許多時間等候神，有許多時間和神說話並聽神說話。在他腦海中的問題很明顯地是：「主啊，為什麼這件事會發生？」忽然主對他說他的生命裡有驕傲，他對此感到震驚，也為自己辯護，因為他從未企圖高舉自己，神怎麼可以說在他的生命裡有驕傲？神叫他翻到彼得前書五章六節：「所以你們要自卑，服在神大能的手下，到了時候祂必叫你們升高。」嗯！讀到這裡，一切都還好。但之後神向他顯明經文並沒有在那兒結束，在這節經文的最後面有一個標點符號，在英文欽定本聖經中那不是句點，而是冒號，所以他必須繼續讀下去。第七節這麼說：「你們要將一切的憂慮卸給神，因為祂顧念你們。」

那麼如何謙卑自己呢？藉著將一切的憂慮卸給神，不要認為自己夠大，能夠靠自己處理一切。這位傳道人知道自己已經將一些憂慮，或許是大部分的憂慮卸給神，但當然不是一切的事，他一直靠自己背負一堆憂慮與擔心。神提醒他：驕傲就是企圖靠自己解決所有的難題。他一直以為自己試著在做該做的工作，但事實上是在侵犯神的領域。使每件事圓滿地完成是神的事情，而且假如我們願意放手並信任神，神就會使之成就。主也在住院期間叫他看腓立比書四章6節：「應當一無掛慮，只要凡事藉著禱告、祈求和感謝，將你們所要的告訴神。」「應當一無掛慮」跳了出來。要掛慮多少呢？ 百分之五十？百分之九十八？不，應當一無掛慮，經文繼續說：「只要凡事藉著禱告、祈求和感謝，將你們所要的告訴神。」接下去的經節說假如你那樣做，神的平安，那出人意外的平安，會「保守你們的心懷意念。」神讓他明白因著憂慮，他失去了神的平安，他必須回到正路上，將一切的憂慮卸給神，並安靜等候神施恩給他。

他著實從這個事件上學到一個功課，就是不管發生什麼事，不論面對什麼壓力或有多忙的行程，都要學習一無掛慮，讓神處理所有的問題，他發現這才是真正的謙卑。我們是神所寶愛的兒女，神必然等候，要施恩給我們；神必然興起，好憐憫我們。讓我們將一切的憂慮卸給神，不要浪費時間和心力在煩惱一堆事，要花時間等候神，凡等候神的都是有福的，必得著神的恩典、憐憫和幫助。神憐憫且醫治這位血管堵塞的傳道人，當他出院時，醫生告訴他一切檢查完全正常。

耶和華啊，求你施恩於我們；我們等候你。求你每早晨作我們的膀臂，遭難的時候為我們的拯救。喧嚷的響聲一發，眾民奔逃；你一興起，列國四散。你們所擄的必被斂盡，好像螞蚱吃盡禾稼。人要蹦在其上，好像蝗蟲一樣。耶和華被尊崇，因祂居在高處；祂以公平公義充滿錫安。你一生一世必得安穩，有豐盛的救恩，並智慧和知識；你以敬畏耶和華為至寶。看哪，他們的豪傑在外頭哀號；求和的使臣痛痛哭泣。」（賽卅三2～7）

先知以賽亞的時代，國家遇到敵人的侵擾，亞述兵臨耶路撒冷。先知等候神，求神施恩，求神每早晨做他們的膀臂，提攜他們、扶持他們、拯救他們。每當國家有危難，猶大君王或朝中大臣就去尋求外邦神明，或騎馬去埃及求救，或投奔亞述，就是不肯悔改轉向神、等候神，進入安息。現在亞述兵臨城下，負責與亞述周旋求和的使者痛痛哭泣，因求和失敗。但先知以賽亞認識神有豐盛的救恩、智慧和知識，神有大能的膀臂，神一興起，列國四散。耶和華必然等候，要施恩給那些等候祂、敬畏祂的人，使他們一生一世得安穩，有豐盛的救恩並智慧和知識，因此以賽亞發出奇妙的預言：「你的眼必見王的榮美，必見遼闊之地。你的心必思想那驚嚇的事，自問說：記數目的在那裡呢？平貢銀的在那裡呢？數戍樓的在那裡呢？你必不見那強暴的民，就是說話深奧，你不能明白，言語呢喃，你不能懂得的。你要看錫安我們守聖節的城！你的眼必見耶路撒冷為安靜的居所，為不挪移的帳幕，橛子永不拔出，繩索一根也不折斷。在那裡，耶和華必顯威嚴與我們同在，當作江河寬闊之地；其中必沒有盪槳搖櫓的船來往，也沒有威武的船經過。因為，耶和華是審判我們的；耶和華是給我們設律法的；耶和華是我們的王；祂必拯救我們。」（賽卅三17～22）

亞述兵臨耶路撒冷城，會派兵數戍樓，數點要攻取的據點。若亞述攻下耶城，就會派兵平貢銀，負責秤貢銀的重量，然後記數目，記下貢銀的數量。後來神行奇妙的事，派使者去亞述營中，殺了十八萬五千人，清早有人起來一看，都是死屍了。但在這件奇妙的事未發生之前，先知以賽亞已經預言耶路撒冷不會被攻下，你的眼必見耶路撒冷為安靜的居所，你的心必思想那驚嚇的事，自問說：記數目的在哪裡呢？平貢銀的在哪裡呢？數戍樓的在哪裡呢？你必不見那強暴的民，因敵人死的死，逃的逃，都不見了，神施展大能拯救祂的百姓。

先知以賽亞提到耶路撒冷為安靜的居所，耶路撒冷是神的居所。處於新約時代的我們，就是神的居所，因為聖靈住在我們裡面，神也住在我們裡面，祂期待我們裡面是一個安靜的居所—我們的心平靜安穩。在我們裡面，耶和華必顯威嚴與我們同在，當作江河寬闊之地，我們屬靈的度量寬廣無比。以賽亞書卅三章17節說：「你的眼必見王的榮美，必見遼闊之地。」聖靈渴望把人帶入靈裡寬闊之地，讓人感受到神的同在，靈裡看見王的榮美，進入靈裡遼闊之地，其中沒有盪槳搖櫓的船來往。試想江河若有盪槳搖櫓的船，水面上一定會晃動。天然人本來很會晃—意志晃動、思想晃動、情緒晃動，可是聖靈浸透人、佔有人，讓人安靜下來，就不再有盪槳搖櫓的船來往，心思安靜下來，情緒、意志也安靜下來了。

先知以賽亞提到威武的船經過，「威武的船」可視為驕傲的肉體。驕傲的人太容易倚靠自己，覺得自己還行，還挺能幹的，所以不願意謙卑下來安靜等候神。安靜等候神是承認我什麼都不能，只有神能，在人所不能的，在神凡事都能。一個人要安靜等候神，會遇見盪槳搖櫓的心思之船，必須與遊蕩的心思作戰。這時要運用意志對自己說：「我先不管任何事情，現在就是要花一段時間安靜在主面前。」聖靈需要我們與祂合作，我們的意志要堅定地轉向神，定意向神降服，聖靈會制止翻騰的情緒和遊蕩的心思。

人若要歇自己的工進入安息，首先要改變對「等候」的看法。親近神、等候神並不是浪費時間，乃是進入生命的實質。神必顯威嚴與我們同在，神要吸引我們進入祂的同在中。耶和華是審判我們的，祂會在我們等候祂時，光照我們、煉淨我們，因此以賽亞書廿六章8節說：「耶和華！我們在你行審判的路上等候你。」耶和華是給我們設律法的，藉著安靜等候神，祂加力量給我們，讓我們有力量遵行祂的律法。耶和華是我們的王，等候神乃是進入裡面的王宮，與王約會，與王相親，生命降服於這位內住的萬王之王。

以賽亞書卅三章23節說：「你的繩索鬆開，不能栽穩桅杆，也不能揚起篷來。那時許多擄來的物被分了；瘸腿的把掠物奪去了。」當我們安靜在神面前時，神必拯救我們脫離肉體（天然本性）的捆綁，神鬆開了肉體的繩索，我們的生命之船，不能再憑天然己意栽穩桅杆，我們的生命之船不能再揚起篷來，航向私己的目的地，一切必須聽命於萬王之王。一個長期等候神的人，會被神觸摸，像雅各一樣，被神一摸，腿就瘸了，開始認識自己的軟弱，知道自己需要天天等候神，從神領受所需的一切。主在十字架上把一切執政的、掌權的擄來，就仗著十字架誇勝；主握有天上、地下一切的權柄，祂有權把祂豐盛的掠物與我們分享。

我們可以藉著安靜等候神，領受基督那測不透的豐富，得著神本性一切的豐盛。我們可以藉著安靜等候神，領受耶穌在十字架上所成全的靈魂體全備的救恩。我們可以藉著安靜等候神得勝肉體，脫離世上從情慾來的敗壞，進入充滿榮光的遼闊之地，與榮美的萬王之王面對面。

### 等候神《四》

到那日，耶西的根立作萬民的大旗；外邦人必尋求祂，祂安息之所大有榮耀。當那日，主必二次伸手救回自己百姓中所餘剩的，就是在亞述、埃及、巴忒羅、古實、以攔、示拿、哈馬，並眾海島所剩下的。祂必向列國豎立大旗，招回以色列被趕散的人，又從地的四方聚集分散的猶大人。（賽十一10～12）

先知書中提到「到那日」，常是指著教會時代說的。「耶西的根」就是彌賽亞耶穌基督，祂在十字架上高高地被舉起，立作萬民的大旗，外邦人必尋求祂、仰望祂。凡切切尋求主、親近主、花時間等候主的人，等候神一段年日，必被帶進裡面的安息之所，遇見大有榮耀的主，沉浸於主榮耀的同在中。以賽亞書十一章11節提到的「巴忒羅」是上埃及，「古實」即現今的衣索比亞，「以攔」在示拿（巴比倫）的東邊，「哈馬」位於北敘利亞，眾海島指地中海與愛琴海的諸島嶼。一方面以賽亞是在預言以色列百姓的歸回，從亞述、埃及、敘利亞、眾海島的被擄之地或逃亡之地，歸回耶路撒冷。

另一方面這預言應驗在教會時代五旬節那天，許多猶太僑民從世界各地回到耶路撒冷過五旬節時，正好聽見天上有大響聲，聚集過來看是怎麼回事時，看見被聖靈充滿的門徒們喜樂到一個地步，彷彿被新酒灌滿，而且用他們的鄉談
（僑居地的語言），講說神的大作為。因此聖靈充滿的中心意義，就是要將人帶進靈裡的安息之所，得著大有榮耀之神的同在。

也許每個人被聖靈充滿時，外在表現不一樣，但裡面都可以見證說：「祂安息之所大有榮耀。」神榮耀的光已顯在耶穌基督的面上，每一天我們尋求主、等候主、親近主，敞著臉、敞開心看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮。我們注視主，享受主榮耀的同在，就在靈裡確知我們得享主永遠的榮耀；在今世是一個開始，直到永世，我們仍要享受主的榮耀。主是如此愛我們，祂降卑自己，好叫我們可以看見祂的榮耀，得著祂榮耀的同在。我們愛慕祂的榮耀，沉浸在祂榮耀的同在中時，不知不覺自己也被改變了。我們要對主榮耀的同在有信心、有興趣、有渴慕，這是神兒女最大的特權，得享祂永遠的榮耀，得入安息之所，祂安息之所大有榮耀。

耶和華啊，我們在你行審判的路上等候你；我們心裡所羨慕的是你的名，就是你那可記念的名。夜間，我心中羨慕你；我裡面的靈切切尋求你。因為你在世上行審判的時候，地上的居民就學習公義。（賽廿六8～9）

等候的靈不是懶散的靈，等候的靈是懷著羨慕神、愛慕神的心，切切尋求神，渴想見神的面，像摩西一樣，懷著極大的渴慕，等候在磐石穴中，等神的榮耀顯現。我們是在神行審判的路上等候神，當人願意花時間等候神，誠實地面對神，神會光照人身上的不義之處。神在世上行審判的時候，世上的居民就學習公義。

有位弟兄在安靜等候神時，忽然想起過去一些不誠實的事情。他就搭上火車到一個遙遠的城市，多年前他曾經在那裡欺騙了他的老闆。他去找過去的老闆，承認他的過錯，並且提出賠償的辦法，對方也同意了，於是他的靈性得著更新。

到那日，人必說：看哪，這是我們的神；我們素來等候祂，祂必拯救我們。這是耶和華，我們素來等候祂，我們必因祂的救恩歡喜快樂。（賽廿五9）

眾聖徒必須培育安靜等候神的神聖習慣，不是偶爾等候神，乃是素來等候神，天天等候神，必蒙神拯救，脫離眼目的情慾、肉體的情慾、今生的驕傲。當別人沉溺於滑手機、上網，被眼目的情慾捆綁，無法自拔時，等候神的聖徒以神為樂，因神的救恩歡喜快樂。當人被今生的驕傲催逼，追逐世上的功名利祿、虛浮福樂時，等候神的聖徒在神的同在中得著極大的滿足。

布德．魯賓遜（Bud Robinson）這位著名的早期聖潔會傳道人，被人邀請到紐約參觀。那天晚上他向神禱告說：「主啊，感謝你讓我看到紐約市所有的景點，但我最感謝的是，我沒有看到想要的東西！」「滿足」不是指「擁有每件想要的東西」，一個總是以神的同在、神的救恩和神的旨意為樂的人，才會有真正的滿足。

許多人被肉體的情慾捆綁，因怕死而作奴僕，然而等候神的聖徒心中充滿了救恩之樂與榮耀的盼望。英國的聖徒比利．布銳（Billy Bray）彌留之時說：「什麼？我怕死？我會滅亡？怎麼會？我的救主已經勝過死亡。如果我入了地獄，我要向賜福的主耶穌高呼：『榮耀！』直等到呼聲響徹無底坑，而可憐的老撒旦會說：『布銳！布銳！這裡容不下你，你回去吧！』然後我要前往天國，高聲呼喊說：『榮耀！榮耀！哈利路亞！讚美主！』」先知以賽亞說：「看哪！這是我們的神，我們素來等候祂，祂必拯救我們。這是耶和華，我們素來等候祂，我們必因祂的救恩歡喜快樂。」

你豈不曾知道嗎？你豈不曾聽見嗎？永在的神耶和華，創造地極的主，並不疲乏，也不困倦；祂的智慧無法測度。 疲乏的，祂賜能力；軟弱的，祂加力量。就是少年人也要疲乏困倦；強壯的也必全然跌倒。但那等候耶和華的必重新得力。他們必如鷹展翅上騰；他們奔跑卻不困倦，行走卻不疲乏。（賽四十28～31）

老鷹是一種有智慧的鳥類，智慧無法測度的神賞賜給牠智慧。當暴風雨將要來臨時，其他小鳥也知道，但牠們驚慌地亂飛，吱吱喳喳地驚叫，等暴風雨下來時，牠們已精疲力竭，就在暴風雨中溺斃。老鷹知道暴風雨要來，就安靜地佇立於高高的岩石上，安靜地凝聚牠的生命力。當暴風雨下來時，牠開始展翅上騰，飛越狂風暴雨，翱翔於晴朗的高空。

我們要向老鷹學習，成為鷹式聖徒，不要像狂叫亂飛的小鳥。永在的神—永不疲乏、困倦的神，體貼我們這些會疲乏、困倦，甚至因軟弱而跌倒的人。祂用祂無法測度的智慧，為我們設立一個重新得力的方法—等候神。我們只須安靜下來，專注於神自己，從神領受愛的大能，讓神的力量取代我們天然的力量，就能如鷹展翅上騰，飛越風暴，自由翱翔於屬靈的高空。神愛我們，祂渴望把祂自己和祂本性一切的豐盛都賜給我們，我們只要來到神面前，專注於神，專等候神。

有個爸爸帶著孩子在公園裡散步，碰到一群狗在自由嬉戲，而狗主人正在閒聊，沒發現其中一隻夠正對著小兒子呲牙咧嘴。小兒子試著以噓聲把那隻狗趕走，但狗兒反倒更靠近他；最後，小兒子開始害怕，慌張地跑開了。他越跑越遠，那隻狗就越追越緊。爸爸趕緊對小兒子喊說：「到我這裡來！」孩子才跑回爸爸的身邊，不再慌張。那隻狗也轉而尋找別的目標，結束這場追逐。

有時，上帝也會對我們說：「到我這裡來，安靜等候！」因為我們常被許多煩惱的風暴纏繞，越想擺脫，卻離上帝越遠，煩惱反倒跟得更緊，以致擺脫不了。其實得救在乎歸回安息，得力在乎平靜安穩（賽卅15）。我們歸回神的懷抱，來到神面前，安靜等候神，直到靈魂體進入安息，整個人平靜安穩，心頭重擔消失於神的同在中，神愛的大能更新了我們的靈魂體。神會按著祂的時候平靜風暴，或賜給我們智慧和力量去得勝風暴。

列王必作你的養父；王后必作你的乳母。他們必將臉伏地，向你下拜，並舔你腳上的塵土。你便知道我是耶和華；等候我的必不致羞愧。（賽四十九23）

先知以賽亞預言以色列百姓被擄到世界各國去，但神藉著列王作養父，皇后作乳母，乳養以色列百姓。神的百姓要學習等候神，等候神的人必不致羞愧。因神的時候來到，列王要向神降服。列王的心在神手中，好像隴溝的水隨意流轉。果然神使古列王的心轉向神的旨意，釋放神的百姓回歸故土，重建聖殿，證明等候神的人必不致羞愧。

在路得記的故事裡，路得離開家鄉，追隨婆婆拿俄米回到伯利恆，正是動手割大麥的時候。雖然路得的丈夫死了，但她依然孝敬婆婆，去波阿斯的田間拾取麥穗，奉養婆婆。婆婆知道波阿斯是她的至近親屬。根據以色列人的律法和習俗，波阿斯當娶喪夫的拿俄米為妻，但拿俄米將此權利讓給路得，要使路得有個安身之處。路得照拿俄米教她的方法，在簸大麥的禾場上對波阿斯說：「我是你的婢女路得，求你用你的衣襟遮蓋我，因為你是我一個至近的親屬。」亞蘭文的舊約意譯本認為這句話有要求婚嫁之意。波阿斯知道他需搞定一件事才能娶路得，因為有一個人是比他更近的至近親屬，然後他撮了六簸箕大麥讓路得帶回去。婆婆就對路得說：「你只管安坐等候，看這事怎樣成就，因為那人今日不辦成這事必不休息。」拿俄米知道路得只要安坐等候神，必不致羞愧，好事一定會成就，她會得著一個好丈夫。事情果然就這樣成就了。

拿俄米預表聖靈，波阿斯預表耶穌基督，路得預表聖徒。拿俄米怎樣引導路得與波阿斯結合，聖靈也要引導我們與耶穌基督完全聯合。「與神聯合」有它的開始、進展和終點，要由起初的聯合，達到最終的聯合，一定要繼續操練安靜等候神，而且在生活中不住地敬拜神、仰望神，從早到晚學習順服神、遵從主的命令，例如常常喜樂、不住的禱告、凡事謝恩、彼此相愛、竭力多作主工等等，才能邁向最終的聯合。

現今是聖靈的時代，我們的身體是聖靈的殿。蓋恩夫人在《更深經歷耶穌基督》一書中，說：「當魂開始轉向裡面的聖靈時，就越來越親近神，這就是與神聯合的進展，至終魂與神合為一靈。本來遠離神的魂，終於回到起初創造他的主那裡。」藉著安靜等候神、完全順服神，聖靈會成就與神完全聯合的大工在我們身上，因此等候神的人必不致羞愧。

我的公義臨近；我的救恩發出。我的膀臂要審判萬民；海島都要等候我，倚賴我的膀臂。（賽五十一5）

以賽亞書被稱為第五部福音書，先知以賽亞預言耶穌基督的救恩發出，神的義臨近，要加給信耶穌的人。神的膀臂要審判萬民，萬民要悔改歸向主，要等候神，倚賴神的膀臂，神要將耶穌基督的救恩成全在人身上。耶穌的救恩是靈魂體全備的救恩，要使人的身心靈得安息。耶穌說：「凡勞苦擔重擔的人，可以到我這裡來，我就使你們得安息。」（太十一28）今天，沒有別的東西比身體、思想和心靈的安息更重要。

貴格會宣教士湯瑪斯．祈里（Thomas R. Kelly）提到許多人的生命都消磨在「一種令人難以忍受、令人喘不過氣來的狂熱爭奪中」，他勸人要「往中心聚焦，生命只有一個核心，在那裡充滿了永恆的氣息與安穩，我們全心渴求著神聖的那一位。」神聖的那一位就是耶穌基督，祂要我們將一切勞苦重擔交給祂，往中心聚焦，因祂內住在我們靈裡的中心。等候神就是往中心聚焦，只見耶穌，不見一人，到主這裡來就得安息，與主同關鎖之處，充滿了永恆的氣息與安穩，這是耶穌為我們成全的偉大救恩。

我的百姓啊，你們要來進入內室，關上門，隱藏片時，等到忿怒過去。（賽廿六20）

內室就在我們裡面，等候神就是進入裡面的內室，將世界的一切關在外面，讓自己與主同關鎖，隱藏在主裡面。世上有瘟疫、蝗災、旱災、洪災等各樣問題，人心惶惶，神兒女可以與主一同藏在神裡面，在內室隱藏片時。雅歌一章4節說：「願你吸引我，我們就快跑跟隨你。王帶我進了內室，我們必因你歡喜快樂。我們要稱讚你的愛情勝似稱讚美酒。」進入內室做什麼呢？我們在裡面的內室，因著主自己而歡喜快樂，不是因為得到獎賞或外在的福氣而快樂。「美酒」是指地上一切的福樂，我們得著主的愛情、享受主的愛情，比世上任何享受都更滿足我們的心。我們是神的愛人，是耶穌基督的新婦，因此我們在與主的親密相交中歡喜快樂。

卜倫大主教講過一則簡單的故事：有一名農夫，習慣每天在固定的時刻，潛進教堂端坐在那兒，好像無所事事。教區牧師注意到這名規律且沉默的訪客，有一天按耐不住滿肚子好奇，向這名長者詢問，為何日復一日獨自一人來教堂？為何以這種方式消磨時間？農夫注視著牧師，眼中閃著愛的光輝，解釋道：「我注視著主，主注視著我，我們互道彼此之間的愛。」

等候神就是我用愛的眼目注視主，主也注視著我，我與主有愛的交流。我們若懂得以如此親密的深度來認識主、愛主，那麼等候神的時刻會成為我們最為寶貴的時刻。當我們結束在內室等候神、與神約會的時刻，去從事日常工作和活動時，我們的心仍然與主緊緊連結，為愛主而做一切，將所做的獻給主。

我們持續地仰望神、終日等候神，聖靈會把神的心思意念放在我們裡面，有時候我們想做一件事情，正是神要做的。有位印度的宣教士說：「在今天所有奇蹟中，對我而言，最大的奇蹟是當我一邊工作，一邊仰望並聆聽時，最能找到主。」他學習每隔數秒，就把神帶入思路中，常常思念神，將工作與禱告結合。

耶和華的靈使他們得安息，彷彿牲畜下到山谷；照樣，你也引導你的百姓，要建立自己榮耀的名。（賽六十三14）

雖然這節經文未提到等候神，但我們等候神時，聖靈就是要使我們得安息。我們要謙卑下來與聖靈合作，彷彿牲畜與牧人合作，謙卑地下到山谷的低處。

莫林諾認為真正的謙卑是一件裡面的事，認識己生命的天然本相；這是在信徒「裡面的」認識，而不是什麼高深的知識。他提到我們必須認識神的偉大和人裡面極深的墮落，當這種認識深到一個地步，過於人的口舌所能表達時，從這個啟示才發展出對神恩典的一瞥，這恩典就是神樂意用祂的良善來環繞我們。

他在《靈程指引》一書中說：「你不會因任何人而受傷，也不能被撒旦傷害，你只會因自己的驕傲和強烈的慾望而受傷。你的自己是你最大的仇敵，你最好沒有絲毫要被人看重的慾望。要記得成了肉身的主，曾被人稱為迷惑人的、醉酒的、鬼附的，何況我們這些跟隨主的人呢？但我們常常喜歡得著人的稱許。我們雖說要跟隨主，卻不知道什麼是祂的十字架，也不願意對祂所受的那種羞辱和卑微，有親密的認識。

「真正的謙卑存在人心中的安靜處，它在那裡居住並安息。……如果你用藉口來自我保衛，如果你慣常使用答辯、自衛或攻擊別人這一類的技巧，那麼在你心裡簡直沒有一點點的謙卑。對於別人所給予你的評論多加解釋，只會顯出己生命掌權而有的祕密驕傲；為自己找藉口，只不過顯出你不認識天然的己是何等的無價值。」

讓我們認真地操練安靜等候神，俯伏在主腳前，安息在謙卑谷，彷彿牲畜下到山谷。神必按公平引領謙卑人，神必引導祂謙卑的子民榮耀祂，祂要藉謙卑人建立自己榮耀的名。

你曾行我們不能逆料可畏的事。那時你降臨，山嶺在你面前震動。從古以來，人未曾聽見、未曾耳聞、未曾眼見在你以外有什麼神為等候祂的人行事。（賽六十四3～4）

神想做一些事，但祂需要有同工。若我們要真實與神同工，就必須學習等候神、注視神並傾聽神，一明白神的心意就順服。我們一方面等候神行不能逆料可畏的事在全地，和我們關心的人事物上，另一方面我們要忠心地等候神、順服神，隨時隨地讓神來使用。

因著主快要回來，神需要一大隊懂得藉著等候神得著聖靈大能的基督精兵，來為神得國。神正在加緊訓練這群基督精兵，在地上遵行神的旨意。施洗約翰當年帶著以利亞的心志和能力來到世上時，並不很清楚自己擁有這些，但他的心志和能力，的確是為主耶穌開路的。今天神也在呼召人加入先聖先賢早已組成的精兵團隊，把以利亞的心志和能力帶到世界上，目的也是在為主耶穌開路，因為祂要再來了。

以利亞與我們是一樣性情的人，他懇切禱告，求不要下雨，雨就三年零六個月不下在地上。他又禱告，天就降下雨來，地也生出土產。他一個人挑戰四百五十個巴力先知，按著神的心意禱告，結果火從天降，燒盡燔祭、木材、石頭、塵土、乾溝裡的水，使以色列百姓不得不俯伏在地說：「耶和華是神！耶和華是神！」

讓我們花時間等候神，貼近神的胸懷，作神的朋友，明白神的心意，按著神的旨意祈求，神就聽我們，這是我們向祂所存坦然無懼的心。既然知道祂聽我們一切所求的，就知道我們所求於祂的無不得著。藉著基督精兵的禱告、等候和順服的行動，神的旨意要行在地上，為主耶穌開路，讓主可以早日回來。當第七位天使吹號，天上就有大聲音說：「世上的國成了我主和主基督的國；祂要作王，直到永永遠遠。」（啟十一15）讓我們儆醒等候主再來！

### 等候神《五》

至於我，我要仰望耶和華，要等候那救我的神；我的神必應允我。（彌七7）

當人落在苦難中，求告無門，惟一能做的就是仰望神、等候神。先知彌迦說：「等候那救我的神」，惟獨神能救人脫離無助的光景。有時人無助到一個地步，不知如何開口祈禱，只是用無助的眼目仰望神、等候神，這就是最好的禱告，出自心靈深處的禱告，神必垂聽，神必應允。

以色列人在曠野被蛇咬，非常無助，神叫摩西製造一條火蛇，掛在杆子上。凡被蛇咬的人，一望這蛇就必得活。主說：「摩西在曠野怎樣舉蛇，人子也必照樣被舉起來，叫一切信祂的都得永生。」（約三14～15）不管人處於什麼樣的光景中，只需仰望耶穌便能得救。等候神就是用信心仰望耶穌。一個人不停止用信心仰望耶穌，必能得著拯救，得著永生，得著主豐盛的生命，得著靈魂體全備的救恩，得著釋放，也得著安全。

有個地方即將有颶風來襲，有一戶人家住著爺爺、奶奶和孫子們。奶奶對孫子們說：「耶穌會照顧我們，不要怕颶風來到，只要仰望耶穌。」這時，刺耳的警報聲在鎮上響起，爺爺知道暴風圈若不是籠罩小鎮，就是已經相當逼近了！於是爺爺衝進走廊叫著：「大家手臂相連，坐在地板上仰望耶穌！」爺爺用毯子和枕頭圍著大家，大聲地說：「我愛你們！」四周一陣巨大猛烈的風將他們吸聚成一團，爺爺說：「禱告！持續禱告！仰望耶穌，等候那救我們的神！」此時只聽到陣陣爆破聲，窗戶震動，玻璃四散。接著，牆垣塌陷，殘堆瓦礫如箭般往外射。一座梯子應聲倒地，擊中爺爺的背部。爺爺大喊：「現在，繼續仰望耶穌！」下一陣風尤為猛烈，大家已無計可施，一切皆已失控，但他們知道神掌管一切。突然間，平安像一陣洪流充滿每個人。爺爺奶奶知道神正保護著他們，祂的膀臂環繞著他們，他們終將安然無恙。颶風過去了，大雨降下，他們被壓在大量殘礫底下，沒有大礙，只有一點小傷，他們安全了，因為他們等候那救他們的神，神果然救了他們。

哈列斯比（O. Hallesby）在《禱告》一書中說：「禱告不是別的，只是向著主舉起禱告的眼目，因為祂就在我們有難處時，站在我們旁邊，叩我們的心門，渴望進來幫助我們，與我們一同坐席，並且榮耀祂自己的聖名。」這正是等候神的內容，舉起眼目注視主，我看著主，主也看著我，面對面與主一同坐席，我享受主自己、享受主的同在，主也享受我。

何西阿書十二章6節說：「所以你當歸向你的神，謹守仁愛、公平，常常等候你的神。」這節經文提到三個命令：一、歸向神—從自我轉向神，回歸神的懷抱，這就是悔改；二、謹守仁愛、公平—遵行神愛的誡命，持守神公平、公義的典章與律例；三、常常等候神—常常花時間親近神，瞻仰神的榮美。悔改以後，我們一定要踏定這兩條屬靈的軌道，就是等候神並謹守仁愛、公平的律例。

如何等候神呢？《靈程指引》的作者莫林諾說：「學習退回靈裡最深處的內室，在那裡什麼都不要做，單單注視神。真正的快樂是存在你靈的最深處；也是在這裡，主要將奇妙的事物向你顯示。當我們的自己完全消失於神同在的無邊無際的洋海中，並且安穩不搖動時，我們的人生才達到完滿。唯有如此，我們才能真正明白我們生存的原因。當一個信徒謙卑而順服地進入內心深處，單單尋求遵行神的旨意，那神聖之愛者的靈，就要帶著甘甜與生命在凡事上教導他。

「為了學習走在裡面的路上（或說失去你自己），最正確的態度是……相信神，相信是祂許可各種令人不平的事，發生在你的生活中。祂許可外表顯得不公平的事，臨到地上每一個人的生活中，為的是使我們降卑，好使我們天然生命的某些部分可以被除去，好使我們可以過一個完全順服祂旨意的生活。」

我們相信那位仁愛公平的神，竭力回到裡面進入安息，隱藏在神的愛中，就不容易受到別人的傷害，也不易讓任何事物攪擾；就是相信神，將所發生的事交在神手中。別人沒有愛心，不公平、不公義，不關我們的事，把他交給主，我們藉著等候神得著能力，就能謹守仁愛、公平。等候神就是尋求那位仁愛的神、公平的神。我們藉著等候神，被神充滿，單單以神自己為滿足，在神的愛中安息，對神的同在越來越著迷，裡面會充滿神聖之愛！心中所有的懼怕都除去了，神聖之愛充滿在懼怕除掉而留出的空間裡。神將祂自己賜給我們，這是所有恩典中最大的恩典。

我們以神的愛誇口，喜愛神公平、公義的律例法則，謹守仁愛、公平，對我們並不為難。我們來到神面前不是要尋得地上的利益，或外面的好處，或是自己感興趣的屬靈恩賜。我們來到主面前只有一個目的，要得著神自己並降服於神的旨意。當我們等候神時，應該把自己單純地、完全地交在神的手中，向仁愛、公平的神完全降服。單單為了討神的喜悅而忙碌，只關心神的需要，在完全順服中等候並接受神所量給我們的一切。

因為那進入安息的，乃是歇了自己的工，正如神歇了祂的工一樣。所以，我們務必竭力進入那安息，免得有人學那不信從的樣子跌倒了。（來四10～11）

一個人不相信耶穌、不順從耶穌，就得不著安息。耶穌的救恩帶給我們真安息，一個常回到靈裡深處的聖徒，會活在不間斷的平安中；雖然外面可能有爭戰，但裡面的平安卻是不間斷的。他的意志受訓練到一個地步，除了神和祂的旨意之外，再也沒有任何其他的愛慕。當他作完了外面的事，就能將思想立刻轉向神，歇自己的工，不再想東想西。一旦退回靈裡深處，就忘記了一切的遭遇與外在事物，不但自世界中退出來，也從外面的人退出來。在他裡面的深處與外面的人之間，有個無限的距離，所以外面的事根本無法波及裡面屬天的安息。他可能會遇見不順遂的事，但這些風浪只能在他的外面沖撞，絲毫沒有能力攻擊到他的裡面，因為他懂得歇自己的工，竭力進入裡面的安息之所。

外邦人虛無的神中有能降雨的嗎？天能自降甘霖嗎？耶和華我們的神啊，能如此的不是你嗎？所以，我們仍要等候你，因為這一切都是你所造的。（耶十四22）

耶利米認識神是創造天地的造物主，惟獨祂能降下雨、降下甘霖滋潤田地；我們的生活、動作、存留都在乎祂，所以我們必須仰望祂、等候祂、倚靠祂，惟獨祂掌管天候、掌管明天、掌管生活中的大小事情。

有一位溫弟兄，他是學機械工程，美國名校畢業，在半導體業闖蕩十多年，業績在全球數一數二，很年輕就被提拔為外商公司總經理。他三十七歲時跟妻子在教會結婚，妻子是花旗銀行副總，結婚生子後，妻子就離開職場，當全職媽媽，教養兩個兒子。從外人眼光看來，他們是一對「金童玉女」。但到了2009年，他事業有了轉折，因著公司被併購，在牧者的介紹下，接觸一家由彌賽亞信徒開設的以色列科技公司，擔任台灣分公司總經理，銷售無線通訊天線，有機會與以色列人作生意。

只是無限通訊天線設計，跟他以前的半導體領域截然不同，毛利極低，且因價格高於大陸競爭對手數倍，業績難以開展，讓他內心極度掙扎，陷入困境，想轉換工作。他的妻子在丈夫等候新工作期間，離開職場八年的她，試著重回職場，蒙神保守，很快找到工作，擔任金融業務的副總，薪水甚至比以前高。她回想這一段，真是神奇妙的帶領，也因著她跟台塑、統一超商這些大公司接觸，拓展金融業務，打下日後丈夫推展Mobileye汽車業務的基礎，神真的掌管明天。

2016年以色列的Mobileye尋求台灣合作伙伴，於是溫弟兄跟幾個夥伴籌組公司，憑著信心，在2017年跟市值五千億美元的Mobileye簽約，拿下台灣區代理權。Mobileye開發自駕車以及「先進駕駛輔助系統」產品，全球二十八個汽車大廠，八成以上的汽車製造商，使用Mobileye的撞擊預警晶片。溫弟兄說，因著最夯的自駕車以及「內輪差」壓死人議題，Mobileye碰撞警示系統剛好提供解決方案，據統計可以減低五成的交通事故，台塑油罐車、7-ELEVEN運輸車隊、國道客運及台北市公車、電動巴士都成為他們的客戶。他知道這一切都是那位創造天地、從天降雨的全能神賜給他的好機會，連他的太太想重回職場時，能很快找到合適的工作，也是造物主的巧妙安排。溫弟兄說，回想過去十年，經歷神奇妙的帶領，是神預備美好的拼圖，將不同的經歷拼湊在一起，為要成就祂所喜悅的事！耶和華我們的神啊！能如此的不是你嗎？所以我們仍要等候你，因為這一切都是你所做的，惟獨你掌管天地，掌管明天！

他們來到一個地方，名叫客西馬尼。耶穌對門徒說：「你們坐在這裡，等我禱告。」於是帶著彼得、雅各、約翰同去，就驚恐起來，極其難過，對他們說：「我心裡甚是憂傷，幾乎要死；你們在這裡等候、儆醒。」祂就稍往前走，俯伏在地，禱告說：「倘若可行，便叫那時候過去。」祂說：「阿爸！父啊！在你凡事都能；求你將這杯撤去。然而，不要從我的意思，只要從你的意思。」耶穌回來，見他們睡著了，就對彼得說：「西門，你睡覺嗎？不能儆醒片時嗎？總要儆醒禱告，免得入了迷惑。你們心靈固然願意，肉體卻軟弱了。」（可十四32～38）

主耶穌即將上十字架，祂需要禱告，為要明白天父的旨意，所以祂帶著彼得、雅各、約翰一起去客西馬尼園禱告，囑咐他們等候、儆醒，主要門徒存儆醒的心等候神。但門徒們沒有儆醒等候神，都睡著了。當耶穌被捉拿時，彼得三次否認主，雅各逃走了，因為他們沒有儆醒等候神。而主耶穌儆醒禱告、儆醒等候神，從神得著力量，能順從神的旨意到底，存心順服以至於死，且死在十字架上。

耶和華是公平的神，凡等候祂的都是有福的。不等候神，得不著力量勝過試探與軟弱；儆醒等候神，就得著力量，像主耶穌一樣，得勝地走出客西馬尼園，順服神的旨意走上十架窄路，將自己完全棄絕給神。只有真正棄絕己生命的人，才能消失在神裡面，才能歇自己的工進入安息，真正進入等候神的境界，真實地尊崇神、順服神、跟隨神，絲毫不想到自己的利益，與神的旨意相和諧。

莫林諾在《靈程指引》一書中說：「一個進入安息的信徒，會知道自己是被神所充滿，還是被出於神的超然事物所充滿。他乃是生根於純淨之愛，能用同樣的態度接受喜樂或痛苦。他在平安中接受所有的事，……他活在一種神聖而又屬天的漠然不覺之中，所以在受敵對時，他永不失去平安；在患難中，他永不喪失平靜；他在任何一種情形下，都非常滿足。……對他來說，高山或低谷都是一樣。外在的深谷，充滿了受苦、黑暗、荒涼，然而在裡面的山巔上，純淨的日頭仍在照耀、燃燒、啟亮我們；所以這個信徒依然明亮、平安、光明、肅靜。我所說的乃是一個豐富的、隱藏的寶藏。」

讓我們儆醒等候神，繼續從裡面豐富的、隱藏的寶藏，汲取我們所需要的一切，使我們有膽量、有力量走在十架窄路上，像主一樣至死忠心，順服神到底。

我們要天天花時間等候神，求充滿萬有的神用無限量的聖靈充滿我們。加拉太書五章5節說：「我們靠著聖靈，憑著信心，等候所盼望的義。」所盼望的義是什麼呢？就是我們可以變成義者耶穌的形狀，可以像耶穌，這不是我們自己有辦法做到的，必須憑著信心等候神，讓神藉著聖靈作完全之工在我們身上。聖靈作工的總目標就是使我們酷似義者耶穌，使我們得著所盼望的義。我們要花時間、用信心等候神，降服於生命聖靈的律，在生活中體貼聖靈、順服聖靈。

受造之物切望等候神的眾子顯出來。因為受造之物服在虛空之下，不是自己願意，乃是因那叫他如此的。但受造之物仍然指望脫離敗壞的轄制，得享神兒女自由的榮耀。我們知道一切受造之物一同歎息、勞苦，直到如今。不但如此，就是我們這有聖靈初結果子的，也是自己心裡歎息，等候得著兒子的名分，乃是我們的身體得贖。我們得救是在乎盼望；只是所見的盼望不是盼望，誰還盼望他所見的呢？但我們若盼望那所不見的，就必忍耐等候。況且我們的軟弱有聖靈幫助，我們本不曉得當怎樣禱告，只是聖靈親自用說不出來的歎息替我們禱告。鑒察人心的，曉得聖靈的意思，因為聖靈照著神的旨意替聖徒祈求。我們曉得萬事都互相效力，叫愛神的人得益處，就是按祂旨意被召的人。因為祂預先所知道的人，就預先定下效法祂兒子的模樣，使祂兒子在許多弟兄中作長子。預先所定下的人又召他們來；所召來的人又稱他們為義；所稱為義的人又叫他們得榮耀。（羅八19～30）

受造之物等候神的眾子顯出來，而保羅等候得著兒子的名分，乃是身體得贖。什麼樣的人是神的眾子？神的眾子乃是已脫離敗壞的轄制，身上結滿聖靈的果子，被神的榮耀充滿、被神的榮耀佔有、被神的榮耀管理的一班人，當主再來時，他們要得榮耀，要得著榮耀的身體，得著兒子的名分。我們都期待自己在神眾子的行列裡有分。當神眾子的數目滿足，當神的眾子顯出來時，其他受造物也要得釋放、得自由。我們盼望得榮耀、身體得贖，就必須忍耐地等候神、追求神、順服神，讓神改變我們的思想、感情、意志，裡面被神改變得完全，當主再來時，只差身體被改變成榮耀的身體。

我們若盼望那所不見的，就必忍耐等候。事實上神也忍耐等候，祂在我們的內心深處動工，直到每一樣不像祂自己的事物都被摧毁，讓祂自己來取代。因著看見那永不衰殘的榮耀，我們就輕看今世所遭遇的一切苦楚，心中升起對那要顯於我們之榮耀的渴望，化成我們心中不住的禱告、呼求，使我們不停止追求神的榮耀。

聖靈為我們禱告，使我們能邁向「得榮耀」的目標，甚至使我們因此能忍受必經之苦楚。聖靈也使我們預嚐天恩，使我們還在肉體就嚐到來世的權能，因而能超越今生的苦楚（來世總是超越今世的）。神也使萬事為我們效力，藉著萬事模塑我們，使我們像耶穌。我們若愛神，就不會因受苦而發怨言，反而會向神完全降服、凡事謝恩、常常喜樂、以神為樂、在聖靈裡禱告、常浸沐於神的愛和神的榮耀中，天天被聖靈改變，變成主的形狀，榮上加榮。

羅馬書八章29節說：「效法祂兒子的模樣」，英文欽訂本聖經譯作：〝to be conformed to the image of his son〞（和祂兒子一模一樣），這是神作工的總目標，是聖靈禱告的目標，也是萬事互相效力的目標。神預先所定下的人，又召他們來，所召來的人又稱他們為義。被神揀選的人以信心回應神的呼召，又因信而被神稱為義。所稱為義的人，又叫他們得榮耀。慈愛的神早已預定要創造一個新族類，可以分享、展示造物主的榮耀。讓我們靠著聖靈，憑著信心等候神，讓神的榮耀多而又多地充滿我們，天天住在榮耀中，彰顯主榮形，等候主再來。

弟兄們哪，你們要忍耐，直到主來。看哪，農夫忍耐等候地裡寶貴的出產，直到得了秋雨春雨。你們也當忍耐，堅固你們的心；因為主來的日子近了。（雅五7～8）

農夫期待秋雨降下，使土地軟和，可以播種，然後忍耐等候地裡寶貴的種子發芽、長大、成熟。接著農夫期待春雨降下，使穀粒飽滿成熟，得著地裡寶貴的出產。神是屬靈的農夫，要降下聖靈的秋雨、春雨，藉著聖靈作工在我們身上，改變我們、模塑我們，使我們長大成熟，滿有基督長成的身量，我們就是地裡寶貴的出產。

我們要忍耐地等候神，從神領受聖靈秋雨，使我們心土柔軟，存溫柔的心領受神栽種在我們裡面的道；我們要存著長久溫柔安靜的心，領受聖靈的春雨，使我們的生命愈來愈成熟，能遵守神的道，全守神的命令，活出基督的樣式。

我要將我父所應許的降在你們身上，你們要在城裡等候，直到你們領受從上頭來的能力。（路廿四49）

父所應許的就是聖靈的洗（聖靈充滿），也就是從上頭來的能力，這能力要改變我們，使我們像耶穌，使我們結滿聖靈的果子。這能力也是作見證的能力，使我們能影響周圍的人，在世上作光作鹽，多帶一些人上天堂，並帶領人作主的門徒，遵守主所吩咐的一切。

有位比利時的神父叫約瑟．達米安（Joseph Damien），被聖靈感動離開家鄉比利時，前赴夏威夷莫諾凱島去服事痲瘋病人。曾經有一段很長的時間，達米安神父同時經歷了思鄉和沮喪。雖然他嘗試結識島上的居民，但遭到拒絕，沒有人來教堂。他心想：「這是我花上經年的時間預備後應得的結果嗎？」

足有十二年的時間，達米安嘗試融入當地的文化，並有效地服事那些因感染痲瘋病毒，以致四肢可怕扭曲的人。當他們感到絕望的時候，他替他們在傷口上敷藥。當他們逝世時，他站在遺體旁邊，為他們的靈魂禱告。然而，活著的人仍不肯與他一同禱告，也不願意聽他的話，他的希望逐漸化為失望。最後，達米安終於忍無可忍了，他決定離開。忍耐終究是有限度的，他受夠了。他肯定自己已經付出最好的，但無果效，他決定放棄，準備回家。他站在碼頭上，準備乘船返回比利時的時候，他低頭看到自己的雙手長了白點，那意味著：他已經感染痲瘋。他想了一下，決定要回到痲瘋病人中工作。

就在達米安轉身緩步走上山之際，消息傳開了，當地人的心終於軟化下來。如今，他已是他們當中的一分子，他明白病患的痛苦、孤獨和遭社會拒絕的感受。人們開始前來，有些人爬過來，有些人舉步維艱地互相扶持，直至上百人聚集在小小的教堂外。

下一個主日，達米安如常地走到小教堂，發現人潮勝過上週。他們聽達米安的話，視他如他們的一分子。此後四年多，他將自己完全奉獻給島民，直至他虛弱得不能起床。1889年4月15日他安息主懷。主說：「若有人服事我，就當跟從我，我在哪裡，服事我的人也要在那裡。若有人服事我，我父必尊重他。」（約十二26）服事主的人要天天花時間等候主，天天被聖靈充滿，領受從上頭來的能力，每步跟隨主，遵行主的旨意，至死忠心。

耶穌和他們聚集的時候，囑咐他們說：「不要離開耶路撒冷，要等候父所應許的，就是你們聽見我說過的。約翰是用水施洗，但不多幾日，你們要受聖靈的洗。」（徒一4～5）

主升天之前，囑咐門徒在耶路撒冷等候父所應許的聖靈的洗。門徒照主的吩咐在耶路撒冷等候神，同心合意地恆切禱告了十天左右，聖靈的火焰落在他們各人頭上，他們都被聖靈充滿，心中被聖靈的火點燃，熱愛耶穌，舌頭被聖靈掌管而說方言，講說神的大作為，開始為主作見證。

彼得引用詩篇十六篇8節的話說：「我看見主常在我眼前。」（徒二25）聖靈充滿的中心意義，是在靈裡看見主；聖靈充滿的生活是一整天將主擺在眼前，照主所行的去行。一個眼目充滿主的人，他是何等地快樂！他單單注視主，不看仇敵，因此能勝過仇敵，也能勝過自己。在這個得勝裡，存著向主純一清潔的心與專一的愛，並且在神的同在中有完全的平安。

讓我們交出自己和所有的一切，天天花時間安靜等候神，天天重新被聖靈充滿，靠著聖靈治死身體的惡行，從早到晚體貼聖靈、順服聖靈。唯有當我們願意向己死，甘心失去一切而得著主的時候，才開始得著能存到永世裡的一切。